
caminar entre iguales

  
Mujeres, feministas  

y plebeyas

N 9 | febrero-marzo | 2023

h
tt
p
s:
//
se
n
ti
d
o
c
o
m
u
n
m
x.
c
o
m
/

Más allá de marzo:

https://sentidocomunmx.com/


índice

índice

De lo que se trata 

Gestación subrogada:  
la industria de compraventa  
de seres humanos
Zázil Carreras

Feminismo: la vanguardia 
antineoliberal	  
Karla Motte

Las posibilidades de un feminismo  
plebeyo y nacional–popular
Perla Valero

Consejo Editorial Lorenzo Meyer, Enrique Semo, Elena Poniatowska, Paco Ignacio Taibo II,  
Pedro Miguel, Beatriz Aldaco, Héctor Díaz-Polanco, Rafael Barajas “El Fisgón”, José Hernández, Rafael Pineda “Rapé”, Armando Bartra, 
José Gandarilla, Violeta Vázquez- Rojas, Silvana Rabinovich, Elvira Concheiro, Violeta Nuñez, Diana Fuentes, Elisa Godínez,  
Juan Pablo Morales, Irving Rojas, Víctor Aramburu, Adrián Velázquez. 
Director Fabrizio Mejía | Subdirectora Renata Turrent | editor Samuel Cortés | Diseño Andrés MARIO Ramírez Cuevas  
http://sentidocomunmx.com​

El movimiento  
feminista en México 
Noemí Juárez 

Aborto y política 
Marta Lamas



Las dos palabras que aterran 
Ana Francis Mor	

El impulso punitivo: una mirada 
crítica desde los feminismos  
de América Latina y el Caribe  
Alina Herrera Fuentes

Dato Encerrado
Irvin Rojas y Víctor Aramburu

Justicia agraria 
Yelitza Ruiz

Violencia contra  
las mujeres,  
una mirada oblicua 
Elisa Godínez Pérez

Pensar la masculinidad:
una entrevista a  
Rafael Barajas El Fisgón  

La maternidad  
y el sistema nacional 
de cuidados  
Nancy Ortiz

historieta
Las posibilidades de un feminismo 
plebeyo y nacional–popular 
PERLA VALERO | cintia bolio



Las inacabadas luchas por la reproducción elegida 
en los años setenta, por la democratización en 
los ochenta, y por el sistema de cuidados de los 

noventas, han abierto para estas primeras décadas del 
siglo un feminismo contra las violencias. En combate contra 
los intentos neoliberales por adjudicarle al feminismo un 
“empoderamiento” individual y contra la hipersexualización de 
una supuesta “liberación”, los feminismos de izquierda retoman 
su lugar en la resistencia crítica, no como identidad sino como 
forma de hacer política popular. 

En este número de Sentido Común hemos invitado a nuestras 
pensadoras a debatir el futuro del feminismo. La historiadora 
Karla Motte nos introduce a la discusión actual al delinear con 
puntualidad por qué no existe el feminismo neoliberal; le sigue 
un ensayo político de Perla Valero, que define un feminismo 
no sólo plebeyo y profano sino nacional-popular, articulado 
desde abajo y anti-neoliberal; en clave pedagógica, la maestra 
normalista, Noemí Juárez, nos detalla lo que deberían de saber 
nuestros adolescentes sobre el feminismo como lucha histórica 
y no como “moda”; la feminista mexicana por antonomasia, 

De lo que se trata

4 N9



Martha Lamas, nos hace un diagnóstico de las interminables 
luchas por la despenalización del aborto; la abogada y asesora 
en el Senado de la República, Zazil Carreras, nos escribe 
sobre la gestación subrogada y su carácter mercantilista; la 
diputada, actriz y cabaretera, Ana Francis Mor, escribe sobre el 
lesbofeminismo; la ensayista y poeta, Yelitza Ruiz, nos habla de 
un tema poco tratado en el feminismo: el acceso de las mujeres 
a la tierra; nuestra consejera editorial y antropóloga, Elisa 
Godínez, nos escribe sobre los feminicidios y las violencias 
de género, mientras que otro de nuestros consejeros, Rafael 
Barajas “El Fisgón”, responde a nuestras preguntas sobre el 
machismo y la 4T. Por último, abordamos dos temas centrales 
para el feminismo de este siglo: el sistema de cuidados, en el 
ensayo de la maestra veracruzana Nancy Ortiz, y una sugerente 
crítica al castigo penal a la violencia de género, a cargo de la 
investigadora de Clacso, Alina Herrera Fuentes. 

Sean ustedes bienvenidas a esta manifestación de ideas para 
celebrar un 8 de marzo de debate. Y, como acuñara Monsiváis: 
“No queremos 10 de mayo, queremos revolución”.

5N9



6 N9



Karla Motte

Feminismo: 
la vanguardia 
antineoliberal
Sin politización anticapitalista, el feminismo 
instrumentalizado es potencial aliado de los valores 
hegemónicos neoliberales

Aunque el feminismo es un 
movimiento centenario, 
las mujeres del siglo XXI 

somos protagonistas de un fenómeno inédito: por prime-
ra vez en la historia constituye un movimiento global de 
alcances masivos. El feminismo nunca había gozado del 
nivel de legitimidad que alcanzó en la segunda década del 
milenio (a partir del 2010), llegando a ocupar un espacio 
que lo vuelve imprescindible referente ético en todos los 
espacios. A su vez, esta efervescencia de los movimien-
tos organizados de mujeres que alzamos la bandera del 
feminismo implicó una explosión global que en México 

coincidió en temporalidad con el ascenso de la izquierda 
institucional al poder.

Por otra parte, el antifeminismo enarbolado por el 
ala más intransigente de las ultraderechas mundiales se 
ha convertido en una bandera de los diversos grupos 
neofascistas que van en ascenso en algunos países euro-
peos. Aunque estos grupos se manifiestan con dureza 
también en América Latina, la segunda ola de gobiernos 
progresistas plantea un nuevo panorama que coloca a 
las feministas de la región en la oportunidad histórica de 
construir propuestas antineoliberales para representar 
una vanguardia política global. 

7N9



Sin embargo, saltan a la vista contradicciones propias 
de la diversidad inherente al feminismo, el cual presenta 
demandas variadas, sostiene acaloradas discusiones y se 
encuentra en reconfiguración constante. En pocos años 
hemos presenciado su masividad empujada también por 
los intereses del mercado, con el protagonismo de muje-
res empoderadas bajo estrategias publicitarias de grandes 
corporaciones del entretenimiento y la cultura masiva, 
las cuales retomaron elementos aislados del pensamien-
to feminista para llevarlo al rubro del márketing y la 
despolitización. 

Inevitablemente ocurrió una instrumentalización de 
los principios feministas más superficiales para ser utiliza-
dos en su versión individualista y personalista, y con ello 
promover un objeto de moda que tuvo buena recepción 
en algunos sectores de las clases medias urbanas. Una de 
las consecuencias del uso acrítico de principios que en su 
momento fueron emancipadores, como “lo personal es 
político” o “mi cuerpo mi decisión”, ha sido la posi-
bilidad alevosa de grupos mercantiles para acaparar la 
agenda desde lo individual, sin correlacionar esa proble-
mática con lo colectivo. Sin politización anticapitalista, 
el feminismo instrumentalizado es potencial aliado de 
los valores hegemónicos neoliberales, bajo consignas que 
apelan a que la liberación individual está por encima de 
la emancipación de las mujeres en su conjunto. 

Frente a ello, la boyante movilización de las muje-
res, que es inédita y presenta características inusitadas, 
requiere de una memoria de corto y largo plazo que le 
permita librarse de los intentos de capitalización con-
servadora y, sobre todo, la posibilidad de observar la 
oportunidad histórica que representa el proceso transfor-
mador actual para el avance de su agenda, que es urgente, 
legítima y justa. 

Neoliberalismo y feminismo
El neoliberalismo se impuso en México a partir de 1982 
y con mayor dureza desde el periodo presidencial de 
Carlos Salinas de Gortari. Implicó el adelgazamiento 
de las políticas sociales del Estado que en el caso mexi-
cano surgieron de una tradición política basada en una 

revolución social; y por eso requirió de una modificación 
inaudita del marco legal para favorecer lo privado, elitista 
y transnacional por encima de lo público, popular y 
soberanista. 

El abandono de la función social del Estado coincidió 
con el repliegue de la intensa movilización contracultural 
de la década de 1970 que, entre otros cuestionamien-
tos,  presentó la “liberación de la mujer” y la “liberación 
sexual” como parte de una transformación cultural en 
donde se insertó el feminismo. Las mexicanas que prota-
gonizaron ese cambio pugnaron a diferentes niveles por 
independencia económica y sexual, así como autonomía 
a todos niveles. Fueron quienes observaron la realización 
en México de la Conferencia Internacional de la Mujer 
en 1975, vieron llegar a la primera mujer gobernadora y 
feminista de nuestro país en 1976, comenzaron a utilizar 
anticonceptivos y ejecutaron la planeación demográfica 
nacional con el control de la natalidad. 

En la década siguiente, con el marco neoliberal muchas 
de ellas se insertaron en el mercado laboral, algunas en 
áreas profesionales y la gran mayoría en trabajos precariza-
dos, mientras cada vez menos cumplían el papel tradicio-
nal de madre y esposa dedicada 100 por ciento al trabajo 
doméstico y de cuidados. Para el sistema económico fue 
crucial la inserción laboral de las mujeres que, si bien pro-
metía otorgar la fundamental independencia económica 
respecto del varón, demostró pronto contradicciones con 
el anhelo idealizado de ese espejismo aspiracional.

Mientras la fantasía económica de este sistema difun-
dió la idea de que la movilidad social era posible y estaba 
asentada en el esfuerzo y el mérito, ocurrió un retroceso 
en los derechos sociales a la vez que avanzó la concentra-
ción exacerbada de la riqueza, asentada en la flexibiliza-
ción laboral y, sobre todo, en la imposición de dobles o 
triples jornadas para las mujeres, quienes se integraron al 
trabajo fuera de casa sin abandonar la base de la econo-
mía: los cuidados y el trabajo doméstico. 

Naturalmente, en todo el mundo el neoliberalismo 
agudizó la brecha entre ricos y pobres y, a su vez, acentuó 
la pauperización de las mujeres. De acuerdo con datos de 
la Organización de las Naciones Unidas (ONU), el 70 

8 N9



por ciento de la población más pobre a nivel mundial son 
mujeres, mientras que una de cada cinco niñas está en el 
umbral más bajo de la pobreza. En México los indicado-
res más recientes del Consejo Nacional de Evaluación de 
la Política de Desarrollo Social, correspondientes a 2020, 
indican cifras menos alarmantes en términos de pobreza 
de las mujeres, pero sí expresan la continuidad de la divi-
sión sexual del trabajo, con varones que no se involucran 
en las tareas del hogar, mientras la gran mayoría de las 
mujeres de todos los estratos sociales sigue ocupándose 
de los asuntos domésticos.

Por otra parte, uno de los más importantes ejes de ins-
trumentalización neoliberal y mercantilista del feminis-
mo, con afectaciones para todas las mujeres, fue insertar 
la justa lucha por la llamada “liberación de la mujer” en el 
cauce de la hipersexualización. En un entorno de exacer-
bación de la violencia como consecuencia de las diferen-
cias sociales y de la estrategia fallida de la guerra contra el 
narcotráfico, los cuerpos cosificados y deshumanizados 
de las mujeres se convirtieron en blanco de la cara más 
atroz de las violencias patriarcales: el feminicidio. 

Más recientemente, la biotecnología ha encontrado 
un nicho de mercado inexplorado que avanza a pasos 
agigantados y amenaza con un nuevo mecanismo de 
explotación y deshumanización de las mujeres más 
pobres. Se trata del negocio transnacional de los vientres 
de alquiler, en donde se despliega como nunca antes la 
mercantilización de los cuerpos de las mujeres mediante 
el aprovechamiento de sus capacidades reproductivas 
para usufructo de un negocio eugenésico y racista. 

El feminismo para la izquierda, la izquierda 
para el feminismo 
A partir de 2016 con la llamada primavera violeta, en 
México el movimiento feminista ha logrado colocarse en 
un lugar protagónico de la movilización social, deve-
lando algunos de sus rasgos característicos: poseer una 

legitimidad inusitada en el discurso público; ser de corte 
masivo y protagonizado por adolescentes y jóvenes; orga-
nizarse alrededor del ciberactivismo; manifestarse en las 
calles a través de colectivas mayoritariamente autónomas, 
autogestivas y locales; contar con símbolos, una estética 
particular y un lenguaje propios; aglutinar una diversidad 
de demandas que se unificaron en la exigencia de una 
vida sin violencias e incorporar unánimemente la lucha 
por la despenalización del aborto. 

También se ha colocado como elemento imprescindi-
ble de las políticas públicas, los planes de gobierno y los 
programas políticos. Empujó la presencia de más mujeres 
en cargos de decisión y asentó la idea de que no es posible 
una democracia sin la participación de las mujeres. 
Aunque presenta desavenencias muy profundas en su 
interior, tiene un potencial de politización y de inter-
cambio intergeneracional con enemigos comunes: las 
derechas confesionales, antidemocráticas y oligárquicas, 
el machismo retrógrada y los valores neoliberales. 

Con una genealogía profunda de pensamiento antisis-
témico, el feminismo cuenta con un bagaje imprescindi-
ble que pugna por vidas dignas para todas. Naturalmente 
es un espacio intenso de confrontaciones que, si bien lo 
vuelven un ámbito muy apasionado, le otorgan vigen-
cia y lo dotan de una reconfiguración constante que es 
ejemplo histórico de la lucha por la libertad de expresión 
y la democracia.

Es un movimiento que empata con los principios anti-
neoliberales de la izquierda, al ser crítico de la voracidad 
mercantilista e individualista y al manifestarse contra las 
agendas de explotación transnacional de los cuerpos de 
las mujeres. A su vez, el combate de las consecuencias 
del neoliberalismo de la izquierda institucional empata 
con una agenda feminista para las mayorías: mujeres del 
pueblo que sufren los estragos de un modelo rapaz de 
todo lo vivo y de nuestros cuerpos. 

9N9



Perla Valero

Las posibilidades de 
un feminismo plebeyo 
y nacional–popular
La lucha de las mujeres cuyos cuidados hacen 
posible la vida es la lucha de un feminismo 
plebeyo: un feminismo de las humildes,  
aras de suelo; un feminismo profano y popular

10 N9



Tranquilicemos un poco a la gente aprensiva. No hay que 
ver en el feminismo una idea exótica, una idea extranjera. 
Hay que ver, simplemente, una idea humana.
Aparte de este feminismo espontáneo y orgánico, que re-
cluta sus adherentes entre las diversas categorías del trabajo 
femenino, existe aquí, como en otras partes, un feminismo 
de diletantes un poco pedante y otro poco mundano. Las 
feministas de este rango convierten el feminismo en un 
simple ejercicio literario, en un mero deporte de moda. 

José Carlos Mariátegui, 1924

I.
El epígrafe con el que abre este texto fue escrito por el 
marxista peruano José Carlos Mariátegui hace casi cien 
años.1 En sus palabras ya se aprecia lo que las femi-
nistas socialistas como Clara Zetkin, Eleonor Marx y 
Aleksandra Kolontái habían señalado: la existencia de 
divergencias sociales que se expresaban en la lucha de las 
feministas. 

Para las socialistas, existe un feminismo que por su 
lugar de enunciación y por sus objetivos políticos busca 
“conseguir las mismas ventajas, el mismo poder, los mis-
mos derechos en la sociedad capitalista que poseen ahora 
sus maridos, padres y hermanos”;2 es decir, derechos 
para las mujeres de las élites que, aunque necesarios, no 
trastocaban la estructura social que permite la reproduc-
ción en gran escala de las opresiones y violencia contra la 
mujer. En ese mismo tenor, a Mariátegui no le sorprende 
que las mujeres no se articularan en un gran movimiento 
feminista único, pues es inevitable que en una sociedad 
de clases como la capitalista, donde la dominación tam-
bién toma la forma racista, colonial y patriarcal (e incluso 
especista), las demandas y objetivos de las mujeres tan 
diversas en su condición étnico–racial y de clase no sean 
exactamente iguales.

En las reflexiones de Mariátegui, el feminismo 
necesariamente se expresa a través de distintos colores y 

1	  José Carlos Mariátegui, “Las reivindicaciones feministas”, Mundial, 19 de diciembre de 1924, URL: https://www.marxists.org/
espanol/mariateg/1924/dic/19.htm.

2	  Aleksandra Kolontái, “El Día de la Mujer”, 1913, URL: https://www.marxists.org/espanol/kollontai/1913mujer.htm.

tendencias, formulando sus reivindicaciones de forma 
diferenciada. Apunta el peruano: “La mujer burguesa 
solidariza su feminismo con el interés de la clase conser-
vadora. La mujer proletaria consustancia su feminismo 
con la fe de las multitudes revolucionarias en la sociedad 
futura. La lucha de clases […] [también] se refleja en 
el plano feminista”. Es muy importante retomar esta 
observación de cómo el antagonismo de clase también 
se expresa al interior del movimiento feminista, pues nos 
permite ampliar y complejizar la mirada para analizar lo 
que está sucediendo hoy día al interior del movimiento 
feminista, y especialmente en las movilizaciones de las 
mujeres en las calles.

Ciertos análisis, incluso algunos que parten de la 
propia izquierda mexicana comprometida con la trans-
formación y con la lucha de las mujeres, asumen ciertas 
hipótesis, un tanto simplistas, que afirman que grupos 
infiltrados y violentos, pagados por la derecha, se insertan 
en las movilizaciones para desprestigiar la lucha de las 
mujeres, que es naturalmente una lucha de izquierdas. 
Es posible que esto suceda, pero no es el único factor a 
considerar, pues lo que se omite del análisis complejo es 
que las diversas estrategias, principios políticos, discursos 
y objetivos de los feminismos son muy diversos y a veces 
hasta contradictorios. 

Y dentro de esa pluralidad no sólo se movilizan las 
mujeres de izquierda y los bloques negros —pagados 
o no—, sino que también se movilizan las mujeres de 
ideología de derecha. Las vemos en las últimas marchas 
del 8M, con objetivos muy cercanos a los otrora llama-
dos feminismos burgueses y que hoy podríamos llamar 
feminismos corporativos y empresariales, afines al ethos 
del neoliberalismo. Además de señalar su oportunis-
mo, es necesario reconocer que esas demandas han sido 
necesarias, mas no suficientes para la transformación. 
Sus formas políticas tienden a reproducir soluciones 
individualistas, mercantilizadas, privatizadoras, punitivas 
o institucionalistas, que se quedan en la superficie de un 
complejo problema.

11N9

https://www.marxists.org/espanol/mariateg/1924/dic/19.htm
https://www.marxists.org/espanol/mariateg/1924/dic/19.htm
https://www.marxists.org/espanol/kollontai/1913mujer.htm


Son esos los feminismos que aceptan todas las pre-
misas y consecuencias del orden neoliberal vigente, 
con la única excepción de aquellas que se oponen a las 
reivindicaciones de la mujer de sectores acomodados 
(entre ellos algunas profesionistas). Es decir, se pueden 
posicionar en contra de la violencia contra las mujeres, 
mas no en contra de las violencias neoliberales hacia las 
clases trabajadoras o a la violencia imperialista de una 
nación que oprime a otra, violencias que, sin duda, 
están interrelacionadas con la violencia de género que 
hoy ocurre bajo un patriarcado neoliberal. Todas estas 
violencias son expresión de un orden de dominación que 
hoy es capitalista, colonialista, patriarcal y se alimenta de 
nuestros cuerpos y territorios explotados, poniendo bajo 
asedio la reproducción social de la vida.

II.
Hoy hay necesidad y urgencia de hablar de un feminismo 
plebeyo porque, a diferencia del feminismo aristócrata 
—que expresa las visiones de las minorías privilegiadas, 
cuyas propuestas meritocráticas, individualistas y de 
mercado son irrelevantes para la mayoría de mujeres 
trabajadoras, indígenas y campesinas, que sostienen a 
este país—, la lucha de las mujeres cuyos cuidados hacen 
posible la vida, es la lucha de un feminismo plebeyo: un 
feminismo de las humildes, a ras de suelo; un feminismo 
profano y popular; un feminismo para la transformación 
que no se olvida de la esencial interrelación de la lucha 
antipatriarcal, anticlasista, antirracista y antineoliberal.

Por qué no pensar, incluso, en un feminismo no 
sólo plebeyo sino nacional popular, en el sentido crítico 
planteado por René Zavaleta. Una lucha feminista que 
comprenda y asuma que la libertad y la vida digna de las 
mujeres necesita de la soberanía del cuerpo territorial 
de la nación y de los pueblos. Porque en un mundo que 
continúa siendo colonial, el feminismo plebeyo también 
asume una postura que abraza la consigna de la autode-
terminación para las mujeres, los pueblos y la nación. 

3	  Sara R. Farris, En nombre de los derechos de las mujeres. El auge del feminacionalismo, España, Traficantes de sueños, 
2021.

4	  Jasbir K. Puar, Ensamblajes terroristas. El homonacionalismo en tiempos queer, Barcelona, Bellaterra, 2017.

Con la radicalidad de lo que implica la consigna “Las 
mujeres, como las naciones, ¡libres y soberanas!”.

Este posicionamiento profundo y radical toma distan-
cia de los “feminacionalismos” de derecha, un fenómeno 
contemporáneo descrito por Sara Farris,3 que expresa 
la defensa de los derechos de las mujeres ciudadanas que 
hacen los gobiernos de derecha en Europa a costa de 
políticas antimigrantes e islamófobas. Para garantizar que 
las emancipadas mujeres europeas de las clases acomo-
dadas puedan cumplir sus metas de subir la escalera 
corporativa y “romper el techo de cristal”, se necesita del 
trabajo masivo de mujeres inmigrantes (muchas de ellas 
musulmanas y racializadas) para cumplir con las labores 
de cuidado remuneradas en el hogar y en las institucio-
nes de salud, razón por la cual se otorgan visas laborales 
individuales que las separan de sus familias y que sólo se 
extienden a la industria del trabajo doméstico, mientras 
que sus camaradas, hijos, hermanos, padres y maridos 
son criminalizados como fanáticos religiosos y terro-
ristas. El discurso de estas derechas fascistas y naciona-
listas sostiene que los varones musulmanes, migrantes 
y racializados son un peligro para los derechos de las 
mujeres europeas y de la comunidad LGBTIQ+,4 pero 
sus mujeres son bienvenidas porque hace falta trabajo 
vivo para ser explotado.

La propuesta de un feminismo plebeyo que converge 
con la lucha popular ha sido trabajada, entre otras, por 
la feminista argentina Luciana Cadahia, quien habla 
de la necesidad de la articulación de los movimientos 
feministas y del campo político popular. Para ella, este 
feminismo plebeyo articulado con otras luchas es el úni-
co que puede plantarle cara a las fuerzas neoliberales que 
impulsan un feminismo de élite con maquillaje “progre”.  
No sólo porque las luchas por la transformación radical 
han partido del campo popular, sino porque la visión 
feminista plebeya abre el camino para ahondar en la de-
mocracia participativa y para construir una nueva cultura 
política, una democracia de hondo calado, transformada 

12 N9



con visión feminista. De allí su propuesta de pensar y 
actuar en clave republicana y plebeya.5

La lucha por la verdadera democratización es una 
lucha política, feminista y plebeya. Y esta democracia 
republicana y popular no se conforma solamente con la 
enunciación de derechos políticos, sino con la objetiva-
ción de condiciones de vida digna para las mujeres y para 
el pueblo. Y eso se traduce, necesariamente, en políticas 
de bienestar social. En un alejamiento de los imperati-
vos económicos a los que nos someten los organismos 
internacionales, que operan como los caballos de Troya 
del capitalismo neoliberal.

III.
La contraofensiva conservadora que hemos visto acti-
varse en los últimos años en América Latina también ha 
instrumentalizado la lucha de las mujeres. No es casuali-
dad que los últimos golpes de Estado acaecidos en Bolivia 
(2019) y Perú (2022) hayan sido legitimados por mujeres 
como Jeanine Áñez y Dina Boluarte, en una maniobra 
para ocultar el carácter de golpe militar violento. Estos 
hechos demuestran que no basta con que las mujeres lle-
guen a las más altas esferas de la política, porque pueden 
arribar mediante mecanismo violentos y protegidas por 
la Organización de Estados Americanos (OEA), Estados 
Unidos y las élites nacionales y extranjeras. Las expresio-
nes del feminismo neoliberal que rezan que “cuando una 
mujer avanza, avanzamos todas”, celebrarían el camino 
de sangre que dejó el adelanto de las mujeres golpistas en 
Sudamérica.

5	  “Entrevistas en torno al feminismo radical y al transfeminismo: Luciana Cadahia”, Cerosetenta, UniAndes, 15 de agosto de 
2020, URL: https://cerosetenta.uniandes.edu.co/enlacemonos-entrevistas-en-torno-al-feminismo-radical-y-al-transfeminis-
mo-luciana-cadahia/, consultado en febrero de 2023.

6	  Cinzzia Arruza, Tithi Bhattacharya y Nancy Fraser, Manifiesto de un feminismo para el 99%, Barcelona, Herder, 2019.

En el Manifiesto de un feminismo para el 99%, se 
afirma que esta visión neoliberal de la supuesta igualdad 
de oportunidades, que en realidad es inexistente bajo 
el capitalismo, “pide a la gente común, en nombre del 
feminismo, agradecer que sea una mujer y no un hombre 
quien reviente su sindicato, ordene a un misil matar a sus 
padres o encierre a su hijo en una jaula en la frontera”.6 

Desde otra perspectiva, Angela Davis, como filósofa y 
revolucionaria negra que entiende el marxismo desde el 
feminismo (y viceversa), sostiene que cuando una mujer 
negra se mueve, toda la estructura de la sociedad se mue-
ve con ella. Pues es el cuerpo de las mujeres negras el que 
lleva grabado el sufrimiento por las opresiones de clase, 
raza y género, y donde encontramos la fuerza del campo 
popular junto a otros sujetos políticos articulados; una 
fuerza que nos permite imaginar un mundo distinto, 
transformado y con un sentido verdaderamente humano.

En México ese campo popular es construido y recons-
truido por la lucha de las mujeres indígenas, trabajadoras 
del campo y la ciudad, trans, madres que buscan, jóvenes 
y adolescentes que dicen basta. 

Sus acciones comunitarias que denuncian y plantan 
cara a la violencia del capital, que cargan sobre sus hom-
bros un sistema de cuidados que fue destruido por el 
neoliberalismo, y que se enfrentan y resisten a la narco-
violencia sin perder nunca la ternura y la alegría en medio 
del duelo, son unas verdadera potencia plebeya. 

La semilla floreciente de un feminismo plebeyo que 
busca transformar toda la vida. 

13N9

https://cerosetenta.uniandes.edu.co/enlacemonos-entrevistas-en-torno-al-feminismo-radical-y-al-transfeminismo-luciana-cadahia/
https://cerosetenta.uniandes.edu.co/enlacemonos-entrevistas-en-torno-al-feminismo-radical-y-al-transfeminismo-luciana-cadahia/


El movimiento  
feminista en México

Noemí Juárez 

Se institucionalizó el mito del  
Día de la Madre para contrarrestar todo  
un movimiento de planificación familiar  
y educación sexual que se estaba 
gestando.  

14 N9



Archivo General de la Nación. Augusto Cesar Sandino/ACS/062. “Un congreso de Mujeres” en el Universal. septiembre de 1931

15N9



A medida que me fui instruyendo llegué a saber que 
aquellas ideas inspiradas por el dolor constituyen 
un cuerpo de doctrinas llamado feminismo.

Elvia Carrillo Puerto, 1922

¿Cómo perciben las y los 
adolescentes el mo-
vimiento feminista? 
¿Cuáles son los dis-

cursos que a través del sistema educativo se reproducen 
o interiorizan sobre “el deber ser mujer”? ¿Qué memoria 
colectiva guardan las y los jóvenes sobre la participación 
histórica de las mujeres? Estas y muchas otras preocupa-
ciones me llevaron a intervenir, desde la didáctica de la 
historia, en diversas secundarias públicas de la Ciudad de 
México. El acercamiento a las concepciones de jóvenes 
que no rebasan los 15 años nos puede dar cuenta de cuá-
les son las representaciones que tienen o les han inculca-
do sobre el feminismo a la mayor parte de la población. 
En una ocasión ante la pregunta sobre la participación 
de las mujeres en la actualidad, algunos estudiantes de 
tercer grado de secundaria respondieron: “actualmente 
son feministas, se han vuelto locas”; “algunas son buenas, 
trabajan, otras son feministas”.  

¿Qué les lleva a pensar a estos jóvenes que el feminis-
mo en nuestro país, primero, es algo nuevo y, segundo, 
algo negativo? Ellos, como muchas otras personas, 
consideran que el feminismo en México es una especie 
de moda, que antes las mujeres no se manifestaban ni 
se apropiaban del espacio público. Tal vez por las pocas 
o nulas referencias históricas que hay en la enseñanza 
de la historia en educación básica y media superior o 
por la poca convivencia con plazas, murales o nombres 
de calles que los inviten a conocer las distintas luchas 
lideradas por mujeres en busca de sus derechos. Poco en 
el imaginario están los primeros congresos feministas de 
México (1916) o, por ejemplo, aquellas mujeres sufragis-
tas que en las primeras décadas del siglo XX convocaron 
a mítines, manifestaciones o incluso huelgas de hambre, 
como la protagonizada por Refugio “la Cuca” García 
en 1937 fuera de la residencia presidencial, cuando “por 
ser mujer” no le reconocieron un triunfo electoral en 
Michoacán. 

Remitirnos a las huellas del feminismo, aun cuando 
no existía México, nos lleva indudablemente a la pluma 
de sor Juana Inés de la Cruz, quien en su Respuesta a 
Sor Filotea de la Cruz contestó a las recriminaciones 
que le hizo el obispo de Puebla, Manuel Fernández de 
Santa Cruz. Así, la poeta defendió su labor intelectual 
y reclamó educación para las mujeres, la defensa de ese 
fundamental derecho la figura en nuestros días como 
feminista. 

También por el ámbito educativo a finales del siglo 
XIX encontramos un semillero del movimiento femi-
nista mexicano en Yucatán. La maestra Rita Cetina 
Gutiérrez, quien a través de la escuela y de la revista 
La siempreviva formó una generación de mujeres que 
se aglutinaron en torno de un feminismo que tomaría 
fuerza a inicios del siglo XX, entre ellas Elvia Carrillo 
Puerto quien encabezó, entre 1922-1924, ligas feministas 
que tenía por objeto ser autogestoras del mejoramiento 
laboral, educativo y de salud de la mujer, poniendo al 
centro el control natal. 

Entre 1887 y 1889 se publicó el semanario Violetas del 
Anáhuac bajo la dirección de Laureana Wright, donde se 
hablaba de un feminismo que buscaba el reconocimiento 
de la igualdad de capacidades intelectuales entre hombres 
y mujeres. Ahí, las periodistas daban a conocer los avan-
ces del sufragio femenino en el mundo. Ya a principios 
del siglo XX, en la misma línea de editoras y escritoras, 
la profesora normalista Dolores Correa, junto con otras 
médicas y abogadas, fundó la revista La mujer mexicana 
(1904-1907), de línea feminista y donde se priorizaba la 
igualdad y se abogaba por una educación libre de dogmas 
que permitiera a las mujeres acceder a la modernidad, la 
reivindicación de sus derechos civiles y la dignificación de 
su trabajo. Leamos a la profesora Dolores Correa Zapata 
(1906):

Hay todavía quienes ignoren lo que significa feminismo y 
hay también quienes vean o finjan ver en él una ridiculez, 
un disparate […] No obstante, entre la gente seria el femi-
nismo es el grito de la razón y de la conciencia, proclaman-
do justicia, porque el feminismo consiste en levantar a la 
mujer al nivel de su especie, al de la especie humana. 

16 N9



En sus publicaciones la normalista cuestionaba que la 
naturaleza determinara las condiciones y capacidades de 
las mujeres: “La mujer ha estado confinada a un puesto 
de inferioridad y dependencia respecto del hombre, 
por leyes sociales, no por leyes naturales”, decía. En su 
tiempo, revistas como El magisterio nacional (1905) 
recomendaban a las mujeres no estudiar ciencias, asegu-
rando que: “El exceso de instrucción científica ataca el 
organismo de la mujer […] la anemia y el neurosismo se 
apoderan de ellas y los hijos que tienen son débiles y en-
clenques”. Dolores puso en tela de juicio estos argumen-
tos y ofrecía como ejemplo a la joven doctora Columba 
Rivera (una de las primeras médicas mexicanas): “Ella 
desmiente todas esas injustas acusaciones hechas a la 
ciencia. Quién conozca a la Srita. Rivera ha de convenir 
en que el saber ni mata ni envenena, que ni el estudio 
marchita la juventud de la mujer, ni entenebrece el alma 
ni amarga el corazón”.

Una década después, en 1916, en medio del convulso 
ambiente revolucionario, tuvieron lugar los primeros 
congresos feministas en Mérida, Yucatán. En ese mo-
mento la invitación a participar se extendió a las mujeres 
con conocimientos primarios. De acuerdo con la histo-
riadora Piedad Peniche, se congregaron tres tendencias: 
las feministas moderadas, que se identificaban como 
sujetos sociales, pero no políticos, es decir, eran partida-
rias del trabajo, la independencia económica y la educa-
ción laica, pero no del sufragio, ni de la educación sexual; 
las conservadoras, quienes se congregaron en torno a los 
valores de la iglesia católica y con el modelo que exalta 
“el ángel del hogar”; y, finalmente, las feministas radica-
les, que se percibían como sujetos políticos y libres de 
dogmas, además de que exigían el derecho al sufragio y a 
la educación sexual.

La difusión de ideas sobre el control natal empezó 
a hacer eco de Yucatán al resto de la república, lo que 
provocó un contraofensiva por parte de los grupos con-
servadores. Liderados por la iglesia y medios de comu-
nicación, se institucionalizó el mito del Día de la Madre 
para contrarrestar todo un movimiento de planificación 
familiar y educación sexual que se estaba gestando.  

Años después se organizaron otros congresos naciona-
les e internacionales. En 1923, liderado por Elena Torres, 

tuvo lugar el Primer Congreso Nacional Feminista. 
En este participaron  Luz Vera, Elvia Carrillo Puerto, 
Matilde Montoya y Columba Rivera. Las discusiones y 
resolutivos giraban en torno a impulsar la igualdad civil 
para que la mujer pudiera ser elegible en cargos adminis-
trativos y tuvieran representación. 

En 1935, se constituyó en el Teatro Hidalgo de la 
Ciudad de México el Frente Único Pro Derechos de la 
Mujer (FUPDM) bajo el lema: “Por la liberación de la 
mujer”. Este movimiento femenil aglutinó a miles de 
mujeres de “las más variadas tendencias ideológicas” que 
compartían demandas: conquistar el derecho a votar y ser 
elegidas, y un programa más de 22 puntos, entre ellos: la 
extensión de la alfabetización, las guarderías para ma-
dres trabajadoras, mejoras salariales, bienestar y mejores 
servicios de salubridad. Estas iniciativas fueron perdien-
do fuerza hacia la década de 1940, particularmente en el 
sexenio de Manuel Ávila Camacho, cuando los discursos 
conservadores volvieron a colocar “al ángel del hogar” en 
el centro de la formación de las mujeres mexicanas. 

Podemos observar las preocupaciones de algunos 
sectores de mujeres: el reconocimiento de los derechos 
civiles, que fue una demanda central, y que se conso-
lidaría en 1953 con la conquista de derecho a votar y 
ser votadas, pero que, a 70 años de distancia, apenas lo 
estamos convirtiendo en realidad: hoy día hay nueve go-
bernadoras de manera simultánea, más del 50 por ciento 
en el recuento histórico de gobernadoras electas en la 
historia de México. 

También las feministas de hace 100 años luchaban por 
salarios más justos. Las de hoy seguimos batallando ante 
una brecha salarial conformada por desigualdad de géne-
ro. Otra continuidad es la necesidad de educación sexual 
para decidir, así como una maternidad libre y deseada. 

Sin duda queda un camino de luchas, pero es im-
portante volver la vista y reconocer a las mujeres que se 
organizaron, lideraron, lucharon por una vida más justa 
para las mujeres de hoy. Conocer sus historias, tener estos 
referentes históricos, nos permite a nosotras reconocer-
nos en las luchas de nuestras antecesoras para volverlas 
realidad y responsabilizarnos para dar continuidad a las 
demandas en favor de las generaciones futuras. 

17N9



Marta Lamas

¿Por qué todavía hoy genera tanto rechazo  
la decisión de una mujer de interrumpir  
un embarazo cuando no ha sido elegido?   
¿Qué se juega en el aborto para que exista  
esa oposición?

Aborto  
y política

18 N9



19N9



En México, abortar legalmente sin riesgos, 
como un servicio sanitario, es un derecho 
que existe hoy en 10 entidades federativas, 
mientras que en las 22 restantes sigue sien-

do materia de una disputa política en la que intervienen, 
además de les legisladores, representantes de las iglesias y 
varios grupos ciudadanos. 

Desde la primera vez que, en 1938, se habló pública-
mente de sacar del código penal el castigo a quien abortara 
y, en vez, incluir esa práctica como un servicio de salud, 
hasta que se legalizó en la Ciudad de México, pasaron siete 
décadas. El 24 de abril del 2007, el pleno de la Asamblea 
Legislativa del entonces Distrito Federal aprobó la inte-
rrupción legal del embarazo (ILE) con una  mayoría de 46 
votos a favor (PRD, PRI, PT, Convergencia, Alternativa y 
Nueva Alianza), 19 en contra (PAN y PVEM) y una abs-
tención (PRI). Como el Partido Acción Nacional (PAN) 
no contaba con el 30 por ciento de diputados necesarios 
para una acción de inconstitucionalidad, el entonces 
presidente Felipe Calderón instó a Eduardo Medina Mora, 
titular de la Procuraduría General de la República (PGR), 
a que presentara ese recurso, e igualmente se lo pidió a 
José Luis Soberanes, entonces presidente de la Comisión 
Nacional de los Derechos Humanos (CNDH). Así, el 24 
y 25 de mayo del 2007 ambas instituciones interpusieron, 
respectivamente, una acción de inconstitucionalidad 
que impugnaba lo aprobado por el legislativo capitalino. 
Después de un año y cuatro meses de audiencias públicas 
e intensa deliberación sobre el tema, la Suprema Corte de 
Justicia de la Nación (SCJN) resolvió, el 28 de agosto de 
2008, que la despenalización del aborto voluntario antes 
de las 12 semanas aprobada por la asamblea legislativa era 
constitucional. 

Vendría entonces la reacción de la derecha: el Partido 
Revolucionario Institucional (PRI) y el PAN, con el apo-
yo de la jerarquía católica, reformarían las constituciones 
estatales para “proteger la vida desde el momento de la 
concepción hasta la muerte natural”. En ningún país del 
mundo la protección a la vida es un valor absoluto, pues 
admite restricciones y limitaciones, como la legítima 
defensa, el aborto, la eutanasia, incluso la guerra. De ahí 
que los países que tienen despenalizado el aborto (como 

los de Europa) también consagren la protección a la vida 
en sus constituciones, pues ambos valores no son exclu-
yentes. En México la reforma de “protección a la vida 
desde el momento de la concepción” que se legisló en 16 
de las 32 entidades federativas tuvo el objetivo de “blin-
darlas” ante el avance de la ILE. Se trató de una argucia 
política que generó  incertidumbre jurídica al introducir 
la creencia de que ya no se podrían interrumpir embara-
zos por las causales existentes, y provocó que mujeres que 
llegaron a las instituciones de salud con abortos en curso, 
algunos espontáneos, fueran  remitidas a la justicia en 
lugar de recibir atención médica. 

Pasaron once años entre la primera legalización, que se 
logró en la Ciudad de México en 2007, a la siguiente en 
Oaxaca, en 2018. Desde entonces, a la fecha de entrega de 
este texto, se han sumado ocho entidades federativas más: 
Hidalgo (2021), Veracruz (2021), Baja California (2021), 
Colima (2021), Sinaloa (2022), Guerrero (2022),  Baja 
California Sur (2022) y Quintana Roo (2022). Todas 
ellas realizadas con la mayoría legislativa del Movimiento 
de Regeneración Nacional (Morena) y, en algunos casos, 
con la participación del tricolor. 

Además de la voluntad política de Morena en los recien-
tes procesos de despenalización, desde septiembre de 2021 
se cuenta con un marco jurídico progresista: las  resolu-
ciones de tres acciones de inconstitucionalidad que hizo la 
Suprema Corte, y que establecen los parámetros jurídicos 
que corresponde acatar en nuestro país en relación a la dis-
puta en torno al aborto. La primera resolución consiste en 
la no criminalización de las mujeres que abortan; la segun-
da argumenta que un congreso local no tiene facultades 
para definir constitucionalmente el momento en que inicia 
la vida, pues además así afecta derechos de las mujeres; y la 
tercera es la relativa a que, si bien la objeción de conciencia 
es un derecho individual (¡jamás institucional!), el personal 
médico no podrá utilizarla cuando se trate de una urgencia 
médica que ponga en riesgo la salud o la vida de la mujer. 
Los argumentos utilizados por les ministres se basan tanto 
en la Convención Americana de Derechos Humanos 
(1981) como en las decisiones de la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos (2012), además de nuestra propia 
reforma constitucional del artículo primero en 2011. Con 

20 N9



esas resoluciones la Suprema Corte pasó, en catorce años, 
de debatir si era legal despenalizar el aborto en la Ciudad 
de México a considerar hoy que es ilegal penalizar a quien 
aborta.

Y aunque los avances legislativos y jurídicos son nota-
bles, ¿por qué todavía hoy genera tanto rechazo la deci-
sión de una mujer de interrumpir un embarazo cuando 
no ha sido elegido?  ¿Qué se juega en el aborto para que 
exista esa oposición? En la  Grecia antigua el aborto era 
una práctica ampliamente difundida, moralmente acep-
tada y jurídicamente permitida, y puesto que el embarazo 
ocurría exclusivamente en el cuerpo femenino, se le con-
sideraba un asunto básicamente de mujeres. Solamente se 
castigaba el aborto cuando representaba una afectación al 
interés masculino en términos de la pérdida de un here-
dero. Con el cristianismo cambió la valoración social y el 
aborto se volvió un pecado contra Dios, pues se concibió 
que Dios es quien da la vida y el aborto es la destrucción 
de una de sus criaturas. Los  cristianos debatirán sobre 
el momento en que el alma entra al cuerpo, y el aborto 
empezará a ser tema de discusión en los concilios, de 
modo que la Iglesia irá estableciendo nuevas bases para su 
regulación o prohibición. Todavía hoy hay personas que 
ven a las mujeres como recipientes de la voluntad divina: 
“ten todos los hijos que Dios te mande”.  

Aunque el peso simbólico de la narrativa cristiana 
es apabullante, en la actualidad  se ha ido fortaleciendo 
cada vez más una perspectiva con argumentos acerca del 
respeto a la pluralidad de creencias y de lo indispensable 
que resulta la laicidad. Así, en sociedades democráticas, 
a pesar de la negativa eclesiástica, ha sido posible sacar 
al aborto voluntario del código penal y transformarlo 
en un componente de la política de salud pública. Un 
caso extraordinario es el de Argentina, país de cultura 
católica donde hasta 1993 el presidente debía ser, por ley, 
católico. La movilización impulsada por la Marea Verde, 
un movimiento feminista y ciudadano, fue instrumental 
para que en diciembre de 2020 se aprobara el proyecto 
de ley que legaliza el aborto voluntario antes de las 14 
semanas, ante el estupor de los grupos conservadores que 
confiaban en la influencia del papa Francisco, el argenti-
no Jorge Bergoglio. 

En los últimos años, en el resto de América Latina 
a la ya vieja guerra que ha impulsado la Iglesia cató-
lica contra el anhelo de las personas de tomar ciertas 
decisiones sobre sus cuerpos, se han sumado otras 
organizaciones eclesiásticas, en especial, las evangélicas. 
Esto ha llevado a un atraso criminal, especialmente 
en Centroamérica, donde países que aceptaban el 
aborto por ciertas causales (El Salvador, Nicaragua, 
Guatemala, Honduras) han echado atrás sus legislacio-
nes por presiones religiosas y prohíben el aborto incluso 
para salvar la vida de la mujer. Ante la cerrazón de los 
gobiernos, las colectivas feministas han construido 
redes de apoyo y mecanismos puntuales para enfrentar 
la criminalización del aborto, y circulan la información 
acerca de cómo provocar un desprendimiento embrio-
nario con pastillas, además de llevar a cabo un acompa-
ñamiento solidario.

En Estados Unidos, la decisión conservadora de la 
Corte de cancelar la resolución que sostenía el derecho al 
aborto como una cuestión de la intimidad de las muje-
res, ha detonado un proceso de movilización ciudadana. 
Muchas estadunidenses recurren hoy a las activistas 
mexicanas para  que las instruyan acerca del aborto con 
medicamento, e incluso hay grupos mexicanos que las 
están enviando a Estados Unidos. El periódico The New 
York Times hizo un reportaje en el que se entrevista (y 
se filma en video) a Las Libres en el proceso de envío de 
las pastillas. Como ya se sabe, el Estado no logra ejercer 
control sobre la ingesta de unas pastillas. 

 El aborto siempre ha existido. Las mujeres lo han 
practicado en todas las épocas y en todas las culturas 
como medio para librarse de ese destino impuesto que es 
una maternidad no deseada. Lo verdaderamente novedo-
so es que hoy cientos de miles de  mujeres salen a la calle, 
con su pañuelo verde, a exigir, sin vergüenza ni culpa, 
que el gobierno haga del aborto un servicio de salud se-
guro y gratuito. Carlos Monsiváis repitió una y otra vez: 
«Si no se gana la batalla cultural, no se gana tampoco 
la batalla política». Tenía razón, y la movilización de la 
Marea Verde latinoamericana está ganándole la batalla al 
fundamentalismo religioso, pues está transformando las 
mentalidades. 

21N9



22 N9



Gestación subrogada:  
la industria de compraventa 
de seres humanos

Es probable que muchas de las personas 
que lean este artículo también hayan 
leído o escuchado sobre uno o más casos 
de personas de la industria artística 

nacional o internacional que han tenido a sus hijas e 
hijos por vía de subrogación, o tal vez conocerán la 
historia de alguna mujer que ha tenido hijas o hijos a 
favor de amigas, amigos o familiares que carecen de la 
capacidad de reproducirse, pero ¿existe otra cara de 
la moneda que sea distinta a las experiencias llenas de 
glamour o amor desinteresado?, ¿vale la pena dar esta 
discusión? 

La gestación subrogada es un contrato mediante el 
que una mujer decide gestar a un ser humano a favor de 
un individuo o una pareja, empleando el material genéti-
co de la madre o padre por comisión, o incluso su propio 
material genético en el caso de que los contratantes no 
puedan proporcionarlo.

El estudio de este fenómeno relativamente nuevo 
en las sociedades suele tomar dos caminos: el que está 
a favor de su legalización y el que estima necesaria su 
prohibición, perspectivas que se analizan bajo la lupa 
del «derecho» que tienen estos individuos o parejas 
a ser padres y madres, respaldando este «derecho a la 

Zázil Carreras

Existen tantos factores de vulnerabilidad 
que convergen en la subrogación de vientres 
que incluso elementos como la guerra 
ponen en riesgo los derechos de las niñas  
y niños que nacen por esta vía.

23N9



descendencia» en el que tenemos todas las mujeres a 
decidir sobre nuestro propio cuerpo. 

Sin embargo, existen diversos derechos humanos 
estrechamente vinculados entre sí que se ponen en riesgo 
o se niegan del todo durante un contrato de gestación 
subrogada —si es que dicho convenio siquiera llega a 
plasmarse en un documento cercano a un contrato—, 
como lo son el derecho a la vida, la salud y la libertad de 
las mujeres, así como el interés superior de las niñas y 
niños que nacen bajo este tipo de contratos. Ninguno de 
estos derechos puede garantizarse plenamente durante 
una gestación subrogada ni como producto de ella. 

Entonces, ¿cómo puede establecerse en las leyes del 
país un hecho que por sí mismo pone en riesgo el uso, 
goce y ejercicio de derechos humanos tan esenciales? 

En México sólo cuatro entidades han adoptado en sus 
legislaciones la gestación subrogada: Tabasco y Sinaloa 
lo hicieron a favor de que dichos contratos sean legales 
en sus entidades, mientras que Coahuila y Querétaro se 
decantaron por la prohibición absoluta. 

Pese a que la intención de las legislaciones que permi-
ten la gestación subrogada tenía la intención de regla-
mentar de forma eficiente este tipo de contratos, lo que 
en realidad sucedió fue que se cuenta con dos marcos le-
gales ineficientes e insuficientes, puesto que se restringen 
a contemplar el ámbito civil de quienes pueden solicitar 
una gestación subrogada, así como los procedimientos 
para registrar legalmente a las niñas y niños nacidos bajo 
tal contrato, dejando de lado los derechos y obligaciones 
mínimos en materia de salubridad y seguridad social tan-
to para los contratantes como para la madre subrogante.

Dado que entender las complejidades de la gestación 
subrogada parte de observar que no existe un único 
contexto en el que se realice, con autorización compartiré 
el caso de Rosa, cuyo nombre modifico a fin de proteger 
su identidad. 

Rosa realizó una serie de gestaciones por subrogación 
en Oaxaca, entidad en la que no se encuentra reglamen-
tada esta práctica. Se condujo a través de una agencia de 
subrogación de vientres, la cual se encargó de explicarle el 
procedimiento, así como los beneficios monetarios que 

tendría como pago a cada embarazo, que oscilaba entre 
70 mil y 100 mil pesos nacionales, dependiendo de la 
clase de parto que tuviera. 

Ella perteneció a y vivió en una comunidad indígena 
durante toda su vida, siendo la responsable del man-
tenimiento de su familia, integrada por su madre y su 
hermana menor. Se sostenía vendiendo comida típica 
en la plaza principal de su municipio, por lo que cuando 
la agencia de subrogación se presentó ante ella con una 
oferta monetaria tan grande, accedió a firmar un único 
contrato que nunca le fue entregado físicamente. 

En un periodo de cinco años gestó de forma subroga-
da a cuatro niños, teniendo un embarazo gemelar en su 
penúltima ocasión. Llegó a término de manera satisfac-
toria en todos sus embarazos y entregó a los menores a 
dos parejas extranjeras y una nacional. Durante su último 
embarazo fue elegida por los padres subrogantes exclu-
sivamente por sus características físicas, pidiéndole que 
ella proporcionara su material genético. 

Durante todos sus embarazos Rosa tuvo que guardar 
estrictos cuidados: no podía mantener relaciones sexua-
les, tenía que acudir a citas médicas cada 20 días, debía 
comunicarse dos veces por día con los padres contratan-
tes, quienes podían asistir a su domicilio sin aviso previo 
para inspeccionar, tenía que avisar a los contratantes 
cuando saliera de su comunidad por varios días, además 
de que no podía contraer matrimonio durante el tiempo 
de su gestación.

Durante el último embarazo presentó síntomas 
tempranos de preeclampsia, los cuales fueron atribuidos 
a que se concretó sólo cuatro meses después de su última 
gestación, por lo que el médico tratante de la clínica de 
subrogación simplemente le indicó reposo. Antes de la 
inseminación, Rosa expresó sus preocupaciones por cur-
sar otro embarazo tan poco tiempo después de su último 
parto, pero fue amenazada con la rescisión de su contrato 
en caso de no acceder, por lo que al ser su fuente primor-
dial de ingresos continuó con el procedimiento. Falleció 
unas semanas después de los primeros síntomas. 

La gestación subrogada no puede ser analizada sin 
hacer un estudio transversal de los derechos que impacta 

24 N9



y cómo esto se ve atravesado por factores de género, 
pobreza y origen étnico, que actúan en mayor medida 
contra las mujeres más vulnerables. Pese a los avances 
logrados, México sigue siendo un país extremadamente 
desigual contra las mujeres. 

A este contexto nacional es necesario añadir el 
internacional: una buena cantidad de padres y madres 
extranjeros llegan a México en busca de un paraíso para 
la subrogación, hecho notorio desde 2012, cuando India 
—que entonces era el país en el que se realizaban más 
gestaciones subrogadas— impuso restricciones severas a 
las personas extranjeras y a las parejas homosexuales que 
acudían a ese país para comprar una hija o hijo nacido de 
tal forma. 

Posteriormente, Tailandia realizó la misma modifi-
cación legal en 2014, estableciendo restricciones severas 
para personas extranjeras tras evaluar que un gran núme-
ro de mujeres jóvenes realizaba gestaciones subrogadas 
con un alto índice de mortalidad.

En contraste, Suecia, que es uno de los países con 
menores grados de violencia contra las mujeres y cuya 
normatividad ha cobrado relevancia por su aspecto espe-
cífico a favor de la protección de sus derechos, prohíbe 
todo tipo de procedimientos de subrogación materna, 
altruista o comercial, a fin de detener la explotación de las 
mujeres gestantes, añadiendo un factor adicional: la ges-
tación subrogada debe ser considerada como un factor 
que abona al tráfico de menores. 

Existen tantos factores de vulnerabilidad que convergen 
en la subrogación de vientres que incluso elementos como 
la guerra ponen en riesgo los derechos de las niñas y niños 
que nacen por esta vía, tal como sucediera en Ucrania, 
donde en 2022 varios menores vivían refugiados en un 
sótano porque no podían ser entregados a sus padres o ma-
dres contratantes como consecuencia del conflicto bélico.

Como ya hemos visto, existen diferencias sustanciales 
entre los riesgos que enfrenta una mujer subrogante de 
clase media y que tiene acceso a hospitales y atención 
médica continua y de calidad, y las vulneraciones que 
enfrenta una mujer indígena, pobre, que vive en lugares 
aislados y que no tiene la debida atención médica. ¿La 
legalización de la maternidad subrogada eliminará tales 
brechas o someterá a las mujeres a mayores violencias? 

La gestación subrogada ha sido vista en las últimas fe-
chas como un modelo eficiente e incluso noble mediante 
el que una mujer ayuda a otras personas a tener descen-
dencia, pero detrás de estos actos de entrega y devoción 
—que nuevamente pasan cuenta a las mujeres— existe 
toda una industria que compra y vende seres humanos. 

Repito: una industria que compra y vende seres 
humanos. 

Precisamente en eso radica este nuevo modelo de 
esclavitud: en entrar a un sitio, ver las fotos de las mujeres 
disponibles, dar clic en la imagen deseada y pagar por el 
uso de su cuerpo a cambio de un ser humano; pero si este 
proceso se ahorra y la mujer decide no cobrar por una 
gestación que siempre implica un riesgo, la tarea es aún 
más loable, porque ese «altruismo» sacia los estándares 
de una sociedad machista en la que una mujer vale por lo 
que sacrifica y no por quien es.

Mientras las sociedades continúen siendo desiguales 
para las mujeres y mientras esas desigualdades tengan 
un impacto más profundo cuando en ellas convergen la 
pobreza, el miedo, la falta de información, las amenazas y 
un sinnúmero de violencias, toda legalización de gesta-
ción subrogada simplemente será el combustible que 
avive la demanda de una industria cuyos fines aún no 
terminamos de conocer. 

25N9



Ahora, el ser lesbiana no te hace feminista 
y mucho menos lesbofeminista.

Las dos palabras  
que aterran

Ana Francis Mor

Es peligroso escribir sobre feminismos. Son 
momentos intensos en el mundo porque 
los feministómetros están de a peso, el robo 
de banderas a la orden del día y la élite de la 

verdad absoluta se azota porque las cosas no son como lo 
calcularon en sus teorías. Explico las tres circunstancias:

Feministómetro: esa tentación en la que caemos muchas de 
tanto en tanto de reconocer o desconocer el feminismo de la 
otra porque disentimos álgidamente. Entonces se nos salen 
comportamientos y comentarios del tipo: “no eres lo sufi-
cientemente feminista como para que tu opinión sea válida”. 

Robo de banderas: el uso que hace la derecha de nuestras 
causas para golpear específicamente al proyecto de la 4T, 
utilizando a veces a compañeras con buenas intenciones. A 
veces no, nomás lo fabrican y ya. Y mi predicción de pitonisa 
es que para este 2023 y 2024 la derecha se erigirá como defen-
sora de las mujeres con su consabido márketing de mentiras.

La élite de la verdad absoluta que es oenegeísta, academicis-
ta, vanguardista, muy lista, quizás artista y que te maneja 
la entrevista. A esta élite le ha venido disgustando que el 
presidente de México no utilice el idioma feminista. Le ha 
venido disgustando no tener la razón absoluta y se queda 
corta con la complejidad del momento histórico y las reali-
dades de la propia política.

Habiéndoles advertido entonces que una tiene su 
punto de vista y que el feminismo no es parejo pero sí 
ancho, procedo a dar mis propias nociones de lesbofemi-
nismo, intentando reconocer el largo camino recorrido 
por las que hablaron antes y lo fundamental que resulta 
para una reflexión de izquierda. Intentando reconocer 
también que si hablar de feminismos es complejo, de 
lesbofeminismos un poquito más.

Las raíces del movimiento de lesbianas feministas se 
ubican entre 1960 y principios de 1970. Mientras las 
mujeres ganaban derechos, a las lesbianas se les exigía 
mantener oculta su orientación sexual con el pretexto 
de no entorpecer la lucha por todas. Por otro lado, las 
lesbianas que trabajaban por la liberación homosexual 
(siendo el común denominador entre hombres y mujeres 
sus prácticas homosexuales) quedaron eclipsadas por las 
demandas y visibilidad de los hombres gays. Así surge 
una fuerte voz: el lesbofeminismo.

Una cosa muy interesante sobre esta mirada es la 
complejización de la heterosexualidad más allá de la 
orientación sexual, analizándola como una de las estruc-
turas que sostiene y legitima la opresión colonialista. La 
heterosexualidad vista como un motor del patriarcado. 
La heteronorma, que tanto mentamos hoy día, es justo 
esa forma de asociación humana que, sin importar quie-
nes la conformen o sus identidades u orientaciones, no 
cuestiona la desigualdad social, el extractivismo colonial, 

26 N9



la explotación del norte, el racismo, el clasismo. Es decir, 
me parece que una de las críticas principales del lesbo-
feminismo hacia el mal llamado movimiento LGBTI 
tiene que ver con que este último no le toca un pelo al 
sistema económico; al contrario, a veces parece que hasta 
lo legitima.

Ahora, el ser lesbiana no te hace feminista y mucho 
menos lesbofeminista. Permítanme ponerme como 
ejemplo porque, como quiera, soy la que tengo a la mano 
y me puedo criticar a gusto.

Yo me reconocí primero lesbiana antes que feminista. 
Lo que muchas hemos ido descubriendo en nuestro 
camino de la disidencia sexual es que una vez atravesa-
da la complejidad de la salida del clóset, es decir, una 
vez cruzada esta etapa en donde te reconoces lesbiana, 
entras en conflicto, pero no, pero sí, pero lo vives, pero te 
peleas, te reconcilias, te educas y eventualmente acomo-
das la identidad; una vez pasado esto, no se te ha quitado 
la idea de pareja, amor o familia y probablemente sigas 
siendo la misma racista, clasista e ignorante que antes, 
nomás que ahora ya sabes que te gustan las mujeres. Tu 
príncipe azul ahora es princesa y la camioneta con hijos 
y perros sigue estando en tu imaginario, no tendría por 
qué no. Romper con la idea de pareja, con la monogamia 
como norma y con toda la bola de ideas relacionadas con 
el amor romántico es un proceso aparte que no viene en 
el paquete de la salida del clóset.

Es decir, eres una lesbiana heteronormada porque no 
has roto con la estructura heterosexual familiar repro-
ductiva que plantea una serie de formas, roles y relacio-
nes que van sustentando las distintas opresiones, de las 
cuales la de género es la más conocida, pero no la única.

Si te llega el feminismo, la cosa puede cambiar y 
mucho, porque ahí es donde viene la conciencia de una 
cosa muy horrible que se llama patriarcado y que es la 
explicación de la desigualdad sistémica y estructural entre 
hombres y mujeres que hace que siempre traigas un cos-
tal de cemento a tus espaldas en la carrera de la vida.

Ahora que si la vida es más generosa contigo y apren-
des de los feminismos latinoamericanos antirracistas pues 
entonces comprendes que hay compañeras cuyos costales 
son toneladas de plomo, porque además de lesbianas 
son indígenas o pobres, o excluidas por alguna otra 
interseccionalidad.

En nuestra región, por fortuna, los lesbofeminismos 
han sido movimientos y pensamientos muy ligados a 
la lucha de clases, con una crítica muy dura al modelo 
económico y a todos los sistemas de opresión. Desde 
los lesbofeminismos se cuestionan todas las formas de 
organización que resulten en la opresión, no sólo de las 

mujeres, sino de todas aquellas personas en estado de ex-
clusión y en el reconocimiento de las intersecciones de las 
que vamos aprendiendo. Por eso para les lesbofeministas 
es inconcebible vivirse acríticas del modelo económico 
y de la lucha de clases. La lesbiandad es una vivencia 
antisistema.

En nuestra región hay diversas corrientes, unas más 
en el sistema, otras nada; unas más en la alianza con otras 
disidencias sexuales contrahegemónicas, otras en los abo-
licionismos. Quizás lo central que de una u otra manera 
nos une es la crítica hacia la heteronorma. Y acentúo, no 
me refiero a que la gente se relacione erótica y afectiva-
mente de una u otra manera, me refiero a ese estándar de 
amor, familia, sexualidad, economía, política y sociedad 
que se imagina y sustenta desde ahí y que tiene sumido al 
mundo en una desigualdad imposible. El lesbofeminis-
mo cuestiona la heterosexualidad obligatoria no como 
una orientación sexual sino como una estructura central 
del patriarcado colonialista y extractivista. Cuando se 
aprende a ser heterosexual, ello viene junto con aprender 
que la vida es una suma de relaciones de opresión.

El lesbofeminismo retoma las posturas básicas del 
feminismo que cuestiona qué es lo que nos hace mujeres, 
pero pregunta qué es la existencia lesbiana, qué es lo que 
nos hace lesbianas. De qué manera el monógamo hetero-
patriarcado nos atraviesa.

A mí el feminismo me ayudó a nombrar las cosas que 
me incomodaban como lesbiana frente a otras lesbianas 
que no están tocadas por el feminismo. A nombrar la 
incomodidad hacia el mal llamado movimiento LGBTI 
que carece de feminismo y que sigue repitiendo muchos 
patrones de la heteronorma.

Llamarnos lesbofeministas nos ayuda a nombrar y a 
posicionarnos en cuestiones eróticoafectivas, políticas y 
de la vida cotidiana, porque lo personal es político.

De las discusiones o vertientes de los lesbofeminismos 
en la región hay una corriente muy separatista por, desde 
y para personas con vulva.

Yo me identifico más con un feminismo lésbico 
transfeminista y transincluyente. Hay un movimiento 
muy interesante en esa onda, que es el de las lenchitudes, 
responsables de convocar a la marcha lencha cada año 
en México y al encuentro Venir al sur, reunión lesbitran-
sinter feminista de América Latina y el Caribe. Ahí me 
siento como pez en el agua.

Pero otro día hablamos de transfeminismo.
Los feminismos son complejos y apasionantes. Es el 

cambio de paradigma en clave de paz más contundente 
en la historia de la humanidad. Vale la pena reflexionarlos 
siempre. 

27N9



28 N9



Yelitza Ruiz

Justicia 
agraria
En las mujeres se sostiene la seguridad 
alimentaria del país, de ahí la importancia 
de proveer los mecanismos para asegurar  
el manejo de los recursos y la toma  
de decisiones con representación  
en los órganos agrarios.

29N9



La palabra justicia siempre ha sido ambigua, 
no sólo se ha reducido a su relación con el 
derecho y el símbolo de la Temis venda-
da de los ojos ante la balanza que medie 

lo justo, sino que ha tenido acercamientos por demás 
románticos hacia el deber ser de la ley y de los actos de la 
vida diaria. 

 Cuando las mujeres mencionamos la palabra justi-
cia, los ecos pueden ser muy diversos, y suelen atender a 
muchos factores sociales que tiene que ver con la clase, 
la raza, la economía, la lengua. Así, cuando hablamos de 
justicia debemos hacer una recapitulación de lo estableci-
do de manera histórica a lo largo de los marcos jurídicos 
que han exigido la igualdad de derechos humanos.

 Los derechos sociales establecidos en la constitución 
como resultado del proceso de la Revolución mexicana 
no se enfocaron en las mujeres, un sesgo de género que 
evidenció la carencia de la supuesta neutralidad de la ley. 

 En los debates del constituyente de 1917 se discutió 
el derecho de las mujeres a votar y a ser votadas, pero 
jamás se tocó el tema de las mujeres en el reparto agra-
rio. En México, sólo el 36% de la tierra ejidal o comunal 
está legalmente en manos de las mujeres, por lo que es 
importante una reforma integral en materia agraria que 
reconozca y proteja el trabajo de las mujeres en el campo 
mexicano. Existen algunas iniciativas en el Senado y en la 
Cámara de Diputados en ese sentido, sin embargo, aún 
no se establece una reforma integral agraria con perspec-
tiva de género que abone a la igualdad sustantiva para las 
personas que trabajan y resguardan la tierra.  

 Históricamente, el acceso de la mujer a la tierra estaba 
condicionado por la dedicación al cuidado de la familia; 
es decir, la trabajaban pero sólo para uso de la propie-
dad familiar. Desde principios del siglo pasado, con el 
estallido de varias revueltas, fue posible comenzar con el 
reconocimiento de la titularidad y el reparto agrario en 
el país. Sin embargo, para las mujeres estos derechos han 
sido paulatinos o limitados debido a los estereotipos de 
género del deber ser dentro de la ley, lo que de manera 
evidente irrumpe la supuesta neutralidad de las leyes, 
abriendo una brecha de desigualdad. 

 En el movimiento agrarista del general Emiliano 
Zapata participaron diversas mujeres con la intención de 
ser tomadas en cuenta como partícipes en los repartos de 
la tierra, pero también estaban las que apoyaron la labor 
política de dar forma a las ideas de reparto agrario. Es el 
caso de Dolores Jiménez y Muro, que apoyó la redacción 
del prólogo del Plan de Ayala, del 28 de noviembre de 
1911. Además, había contemplado en la redacción del 
Plan de Tacubaya, de marzo del mismo año, en el punto 
XVI, la demanda de que todos los propietarios que 
tengan más terrenos de los que puedan cultivar estén 
obligados a dar los incultos a quienes los soliciten. Lo 
anterior tuvo repercusiones políticas y jurídicas una vez 
que se llamó a la conformación del congreso constituyen-
te de 1916, que retomó los puntos más importantes de la 
demanda zapatista, pero nuevamente sin reconocer estos 
derechos en su totalidad para las mujeres. 

¿Por qué las mujeres tienen menor acceso a las acti-
vidades agrícolas y menores oportunidades de empleo 
rural? En México, existen tres principales barreras para 
el acceso de las mujeres al trabajo en el sector rural y a 
los apoyos gubernamentales. La primera es no contar 
con una titularidad comprobable de sus tierras: si no son 
titulares no acceden a los apoyos gubernamentales o de 
crédito. La segunda es por los patrones socioculturales en 
los que entran los estereotipos de las actividades agrarias, 
como la agricultura, ganadería: prevalece la idea de que 
son masculinas, lo que complica la injerencia de muje-
res. La tercera se relaciona con la desigualdad laboral y 
las diferencias del trabajo remunerado entre hombres y 
mujeres. 

La reforma a la ley agraria de 1992 no estableció dis-
tinción de género para los titulares de las tierras porque 
su intención fue quitarle el carácter social de los bienes. 
Este cambió se concretó en 1994 con una medida com-
plementaria a la reforma constitucional de 1992, me-
diante la integración del Programa de Apoyos Directos 
al Campo, Procampo, un proyecto de pagos directos a 
los productores de granos básicos con base en superficies 
cultivadas que nuevamente recayó en los titulares y no en 
las mujeres que hacían la labor cotidiana en el campo. 

30 N9



 En esa tesitura continuaron las reformas a la ley agraria 
y a la ley de desarrollo sustentable de 2001 al 2012. Apenas 
en noviembre de 2020 tanto la Cámara de Diputados 
como el Senado aprobaron el decreto que reconoce los 
derechos de las mujeres como sujetos agrarios; con estas 
modificaciones se precisa que los titulares ejidatarios 
podrán designar no sólo a los hijos, sino también a las hijas 
como sucesoras de los derechos ejidales, apenas un primer 
paso que permita certeza jurídica en el reparto agrario. 

 En un estudio reciente, Mujeres por el acceso a la 
tierra, presentado por la Secretaría de Desarrollo Agrario, 
Territorial y Urbano (Sedatu) y la Procuraduría Agraria, 
se expone que en las mujeres recae la fuerza laboral del 
campo; es decir, no sólo proveen gran parte de lo que la 
tierra produce, sino que mantienen en funcionamiento 
los predios que son abandonados por sus propietarios 
debido a la migración o el desplazamiento forzado. En 
las mujeres se sostiene la seguridad alimentaria del país, 
de ahí la importancia de proveer los mecanismos para 
asegurar el manejo de los recursos y la toma de decisiones 
con representación en los órganos agrarios. A la falta de 
reconocimiento legal de su labor frente a las tierras se su-
man otras problemáticas, como el acceso a la educación, 
salud pública y riesgos en la seguridad social resultantes 
de la militarización en las comunidades. 

 ¿Cómo nombrarnos sujetas agrarias en estas condi-
ciones? Es importante una reforma a la ley agraria que 

contemple la participación prioritaria que tienen las mu-
jeres en el campo mexicano. A pesar de que existen diver-
sas iniciativas en las cámaras que buscan darle prioridad 
al tema, es vital contemplar una reforma integral. Esta, 
primeramente, debe reconocer la personalidad jurídica 
de las mujeres, la posibilidad de ser titulares no sólo por 
herencia, también por representación del órgano agrario, 
para evitar la violencia patrimonial e institucional por 
parte del Estado, que ha hecho caso omiso a este pen-
diente histórico. 

 Estos puntos equivalen a la necesidad de reformar el 
artículo 27 constitucional, la ley agraria y el resto de las 
disposiciones en materia. En México, según datos del 
Registro Agrario Nacional, hay 10 mil 371 órganos de 
representación agraria, los cuales están compuestos por 
48 mil 768 hombres y 13 mil 90 mujeres, una brecha 
evidente aún por resarcir.

 Si la justicia por sí misma es un concepto abstracto, lo 
es aún más en términos agrarios. Aunque el cuerpo de las 
mujeres siga siendo un territorio de poder bajo sospecha, 
como dice Lilián Celiberti, es necesario interpretar la jus-
ticia agraria con la conciencia de que nuestro cuerpo es la 
primera tierra que trabajamos, dotado de señas particu-
lares, pues lleva entre sus entresijos las huellas de mujeres 
que no sólo pusieron las manos, sino el pensamiento 
que el tiempo no despoja; una tierra que se ancha como 
maizal en temporada de aguas. 

31N9



32 N9



Violencia contra  
las mujeres, 
una mirada oblicua

Elisa Godínez Pérez

El que las mujeres accedamos cada vez más a 
mejorar sus condiciones y/o a ejercer mayor libertad 
que la que tenían nuestras ancestras nos coloca 
paradójicamente en mayor riesgo.

¿Desde dónde y cómo 
abordar este 
tema, tan dolo-
roso y aterrador, 

sin caer en cualquier lugar común o injusticia, desconoci-
miento o falta, y además de modo breve?

En este texto me propongo abordar el tema uniendo 
piezas, haciendo un collage que (me) de un poco de sen-
tido y posibilidades para interpretar la violencia contra 
las mujeres menos en lo inmediato y más con una mirada 
de mayor alcance.

Cada feminicidio, cada violación, cada agresión 
con ácido, cada maltrato físico, cada acoso, cada mujer 
controlada por la falta de dinero o por la manipulación 
psicológica, cada acto violento en contra de nosotras 

cuenta, debe siempre contar. Todos importan, pero mi 
impresión es que en un país inmerso en una crisis de vio-
lencias y de injusticias tan profunda, termina por ocurrir 
que la justa indignación y el dolor ya no nos alcanzan, 
a veces construyen y algunas otras nos mueven a buscar 
respuestas e imaginar soluciones. Sin embargo, lo que 
permea a nivel social es que hay casos más mediáticos 
que generan una ola justificada de enfado, mientras que 
otros se conocen poco o nada. Ocurre también que los 
casos más mediáticos casi siempre lo son porque ocurren 
en la capital del país o en ciudades grandes; no obstan-
te, también es verdad que cada vez más los familiares y 
amigos muestran una capacidad asombrosa para articular 
rápidamente alguna protesta pública en la que exigen a 
las autoridades que los casos no queden impunes. Es un 

* 	 Agradezco el apoyo de la Mtra. Anna Helena Alvarado Pla para la obtención de los datos estadísticos, pero más por el diálo-
go que enriqueció mucho este texto

33N9



hecho que la violencia en contra de las mujeres se poli-
tiza, para bien y para mal; genera conciencia al mismo 
tiempo que también algunos actores políticos la instru-
mentalizan para otros fines diferentes a la causa feminista 
y eso también hay que tenerlo en cuenta.

Sabido es que la violencia en contra de las mujeres es 
un fenómeno complejo y multifactorial. Como toda vio-
lencia ésta es un continuum, una concatenación de vio-
lencias de diversos tipos que termina por ser una cadena 
muy difícil de romper. Y conocido es también que todo 
aquel acto que tenga o pueda tener como efecto un daño 
o sufrimiento físico, sexual, psicológico para una mujer, 
incluyendo amenazas, coacción o privación arbitraria de 
la libertad constituye un hecho de violencia en contra de 
la mujer (ONU, 1993)1.

Hay diversos tipos de violencia en contra de las muje-
res. En el ámbito privado, la violencia puede ser econó-
mica, psicológica, emocional, física, sexual; en el ámbito 
público, hay acoso sexual, violaciones, trata, matrimonio 
infantil, violencia laboral en razón de género, violencia 
digital, violencia política. Pero en general la frontera 
entre lo público y lo privado es porosa y difusa y existen 
siempre interacciones en esas zonas grises, intermedias, 
donde todo se entremezcla.

Aunque se asuma que la violencia de varones en con-
tra de las mujeres es consustancial al patriarcado y por 
lo tanto, no es un fenómeno nuevo aunque las formas 
que reviste sí se modifiquen según el tiempo histórico y 
el contexto, en este texto parto de la hipótesis de que ac-
tualmente en sociedades como la mexicana, esta violencia 
es la secuela más atroz del papel cada vez más relevante 
de las mujeres en casi todos los ámbitos de la vida. Pero 
además es necesario recalcar un hecho inobjetable: que 
esta violencia es perpetrada no por cualquier varón, sino 
en su mayoría por los hombres que son familiares o pa-
rejas, exparejas o que la conocen y desearían sostener una 
relación sexoafectiva con la víctima.

En los años y décadas recientes, las mujeres han ido 
ganando cada vez más un lugar destacado en muchas 
esferas de la vida. Esto no garantiza en absoluto que los 
principales problemas que nos aquejan estén resueltos, 

1	  https://www.ohchr.org/es/instruments-mechanisms/instruments/declaration-elimination-violence-against-women 
2	  INEGI, Censos de Población y Vivienda.
3	  INEGI, Censos de Población y Vivienda.
4	  INEGI, Encuestas Nacionales sobre la Dinámica de las Relaciones en los Hogares (ENDIREH)

pero en algunas circunstancias esto representa que mu-
chas mujeres estén en condiciones menos desfavorables 
para desplegar sus aspiraciones y deseos. Esto es algo que 
resulta, para muchos varones, una situación incómoda 
y para otros algo francamente intolerable. Echemos un 
vistazo a algunos indicadores relevantes que dan cuenta 
de ello:

En cuanto a la escolaridad2, entre el 2000 y el 2020 
disminuyó el número de niñas con primaria incompleta, 
pasando de 11,762 066 (26.95) a 9,376 708 (15.23); el 
bachillerato terminado, del 2,044 379 (4.68) a 7,475 245 
(12.14). Y en posgrado, pasamos de 145,662 (0.33) a 
1,004 275 (1.63).

El promedio de hijos nacidos vivos de mujeres de 
12 años o más3 es un indicador que muestra cómo, en 
general, las mujeres ya tienen menos hijos. Entre el 2000 
y el 2020, todas las categorías del estado civil registradas 
para construir este indicador, disminuyeron. Hablando 
del total, se pasó de 2.6 en 2000, a 2.3 en 2010 y luego a 
2.1 en 2020. 

En cuanto a la cuestión laboral y al trabajo domésti-
co y de cuidados4 los datos recientes muestran que, de 
todos modos, cuidar y llevar a cabo labores del hogar 
son actividades que siguen recayendo en las mujeres. 
Con respecto a la información del rubro “Distribución 
porcentual y horas promedio a la semana que dedican las 
personas de 12 años o más a la realización de actividades 
seleccionadas, según parentesco”, en 2016 mientras que 
el porcentaje de horas a la semana de trabajo doméstico 
y cuidado de miembros del hogar hecho por mujeres fue 
de 54.9, los hombres en igual situación destinaron un 
promedio de 28.3; 2020, los números fueron, respectiva-
mente, 53.8 y 29.1.

Resulta importante recordar que en los temas de 
educación, trabajo y fecundidad existe una conocida 
relación que indica que entre más años de escolaridad 
tenga una mujer, la fecundidad disminuye y también 
aumenta la probabilidad de que se inserte en el mercado 
laboral con un trabajo remunerado. Y naturalmente esto 
no significa que con ello la condición general de todas 
las mujeres sea mejor, ni se sugiere que sea suficiente 

34 N9

https://www.ohchr.org/es/instruments-mechanisms/instruments/declaration-elimination-violence-against-women


observar solamente los indicadores positivos, sabiendo 
que la desigualdad y la exclusión que padecen millones 
de mujeres permanecen y en algunos casos y momentos 
se ahonda, como pasa con las mujeres en condiciones de 
mayor precariedad.

La representación política de las mujeres no es por sí 
misma suficiente para tener efectos directos e inmediatos 
en la igualdad sustantiva con los hombres, lo cierto es 
que es también un indicador de la relevancia que tienen 
las mujeres en la vida pública de un país. En México 
todavía falta mucho, pero es un hecho que este indicador 
ha crecido sostenidamente durante varias décadas, por 
más que haya habido algunos momentos de descenso, al 
menos en lo que respecta a la participación de las mujeres 
en el Poder Legislativo (Freidenberg, Alva, 2017)5. 

De cualquier modo, tampoco es irrelevante que 
a diferencia de décadas anteriores, actualmente hay 
muchas mujeres en puestos de decisión dentro del Poder 
Ejecutivo a nivel federal y también local. Casi la mitad de 
los cargos de las secretarías federales están en manos de 
mujeres y hay nueve mujeres encabezando gobiernos es-
tatales. Y la posibilidad de que México tenga a una mujer 
presidenta en el futuro inmediato es mucho más grande 
que en cualquier otro momento; me parece que esto no 
es cosa menor.

Hasta aquí he mostrado unas pinceladas de datos con 
la pretensión de caracterizar mejor que, a pesar de todo, 
el papel de las mujeres hoy en día es cada vez más relevan-
te, y que este conjunto de transformaciones poco a poco 
van constituyendo un proceso de cambio cultural más 
profundo. ¿Y qué tiene que ver todo ello con la violencia 
de la que son víctimas las mujeres en México hoy en día? 
Este texto es un ensayo, no una investigación, pero he 
propuesto que una de las razones que podrían explicar 
el incremento de ciertas formas de violencia contra las 
mujeres, especialmente la violencia feminicida que se 
comete en mayor medida en el ámbito de la pareja o las 
posibles relaciones sexoafectivas y los hogares, es una re-
acción funesta ante la autonomía, la autodeterminación, 
la libertad para no seguir en relaciones tóxicas y el hecho 
de que cada vez más mujeres están advirtiendo la estafa 

5	  https://igualdad.ine.mx/biblioteca/la-representacion-politica-de-las-mujeres-en-mexico/ 
6	  https://www.gob.mx/sesnsp/acciones-y-programas/datos-abiertos-de-incidencia-delictiva?state=published 
7	  https://www.inegi.org.mx/tablerosestadisticos/vcmm/#:~:text=En%202021%2C%20a%20nivel%20nacional,lo%20largo%20

de%20su%20vida 

que significan los fundamentos del amor romántico, ese 
que ha vendido la idea que todo es soportable por amor, 
desde el trabajo de cuidados y doméstico no pagado hasta 
la violencia en una relación de pareja. 

No es mi intención proponer una causa única para 
explicar los feminicidios en México. Como en todas las 
formas de violencia, siempre será necesario en primer 
lugar comparar su comportamiento en el tiempo, las 
maneras en las que se ha caracterizado a nivel formal, las 
particularidades regionales o locales, la diferencia en los 
contextos, el cruce de múltiples variables y caracterizar 
con mucha mayor profundidad las condiciones y los 
perfiles de los agresores. No obstante, desde 2015 hasta 
20226 se reporta un innegable incremento en feminici-
dios con un ligero descenso al final (2015: 412; 2016: 
608; 2017: 742; 2018: 898; 2019: 943; 2020: 947; 2021: 
980; 2022: 948). ¿Qué significado tiene esto?

De entrada, creo que lo que nos debe quedar claro es 
que además de los datos, necesitamos más investigación 
para la intervención y la prevención. El cambio cultural 
que está colocando a las mujeres en una mejor posición 
individual y social todavía requiere profundizarse y abar-
car la transformación de la mentalidad de los varones. 
El que las mujeres accedamos cada vez más a mejorar 
sus condiciones y/o a ejercer mayor libertad que la que 
tenían nuestras ancestras nos coloca paradójicamente en 
mayor riesgo. En el México en el que en 20217 el 70.1% 
de las mujeres hemos sufrido al menos un incidente de 
violencia en nuestra vida, donde quienes nos agreden 
y nos matan son mayoritariamente los hombres con 
quienes nos relacionamos sexoafectivamente, resulta 
indispensable que la sociedad en su conjunto, y particu-
larmente ellos, asuman que no hay vuelta atrás y que más 
vale que si queremos poner fin a esta calamidad necesi-
tamos mucho trabajo de pedagogía social y cultural que 
vaya de la mano de estrategias de prevención que no se 
circunscriban exclusivamente a un enfoque de seguridad, 
sino que a la par de erradicar la impunidad, se impulse 
una reeducación que libere, también, a los varones de su 
propia trampa: nos podrán seguir matando, pero ya nada 
puede detener nuestro avance. 

35N9

https://igualdad.ine.mx/biblioteca/la-representacion-politica-de-las-mujeres-en-mexico/
https://www.gob.mx/sesnsp/acciones-y-programas/datos-abiertos-de-incidencia-delictiva?state=published
https://www.inegi.org.mx/tablerosestadisticos/vcmm/#:~:text=En%202021%2C%20a%20nivel%20nacional,lo%20largo%20de%20su%20vida
https://www.inegi.org.mx/tablerosestadisticos/vcmm/#:~:text=En%202021%2C%20a%20nivel%20nacional,lo%20largo%20de%20su%20vida


36 N9



El movimiento feminista es una de las vanguardias 
del planeta y el movimiento feminista de Morena  
es una de las vanguardias del país

Pensar la 
masculinidad:  
una entrevista a  
Rafael Barajas El Fisgón

Sentido Común: ¿Por qué crees que exista el patriarca-
do? ¿De dónde crees que nazca?
Fisgón: El patriarcado tiene raíces históricas. Llama la 
atención poderosamente que el patriarcado esta muy 
extendido en todo el mundo, llama la atención que 
sólo hay algunas zonas de la humanidad en las que el 
patriarcado no se consolida, una de ellas curiosamente 
es el Istmo de Tehuantepec, en Oaxaca. Me atrevo a 
decir que viene de lo que fue la división del trabajo en 
la época primitiva, es decir, las mujeres se quedaban a 
cuidar a la familia, se quedaban a cuidar a los hijos; los 
hombres salían, arriesgaban, iban a conseguir animales, 
las mujeres recolectaban, en fin, entonces ahí se estableció 
un división del trabajo que colocó a las mujeres en una 
situación de debilidad, de fragilidad, porque las mujeres 
que estaban encargadas de lo más delicado, de lo más im-
portante, que era el cuidado de la familia, el cuidado de 
la descendencia, entonces ellas cuidan al hijo, el hombre 
sale y eso le da toda una serie de ventajas relativas al señor 
y le permite entre otras cosas desarrollar el ejercicio de la 

violencia. ¡Que es lo más importante!, eso es estratégico, 
es decir, ¡sin las mujeres se acaba la humanidad!, y sin 
embargo, eso es lo que las coloca en una situación de 
fragilidad. 

Ahora, lo que es increíble y es algo que hay que 
revisar, es cómo el patriarcado está arraigado en tan-
tas culturas y cómo el patriarcado tiene leyendas muy 
similares en diversas culturas. Por ejemplo, en la cultura 
Griega el Olimpo es un patriarcado y Zeus es un hijo de 
un patriarca que se comía a sus hijos, es decir, está muy 
asociado al ritual violento del canibalismo y la ejecución 
de los hijos.

Sentido Común: Hay una disputa por la masculinidad 
hegemónica. ¿Qué opinas al respecto y cómo se debe 
disputar desde la izquierda?
Fisgón: Tenemos que entender desde la izquierda lo 
que dice Boaventura de Sousa Santos, que hay una triada 
opresora, que son: el capitalismo, el imperialismo y el 
patriarcado. Y efectivamente es una triada opresora que 

37N9



se retroalimenta y lo que tenemos que hacer es combatir-
la, lo que tenemos que hacer es encontrar cuáles son sus 
raíces y combatirla. No hay nada más difícil que cambiar 
los usos y costumbres y las tradiciones de la gente. Es de-
cir, es muy difícil cambiar lo cotidiano porque esta muy 
arraigado en cuestiones estructurales, ideológicas, de 
producción, de trabajo y demás. Está muy amarrado por 
muchas partes, entonces necesitamos hacer conciencia de 
lo que está mal, y una de las cosas que tenemos que hacer 
los señores es que tenemos que entender que el patriar-
cado nos lastima también a nosotros. Lastima a todo 
el mundo, es horrible para la mujer, claramente, pero 
también es horrible para los señores. El patriarcado te 
hace hacer cosas verdaderamente horribles y es increíble 
la facilidad con la que los hombres hemos reproducido 
la violencia patriarcal como si fuera algo natural, como si 
fuera un dictado de la naturaleza, y no es así. 

Si revisamos la historia del machismo en México, te 
vas a dar cuenta de que es una historia que ha dado cosas 
horrendas. Yo no me explico la secuencia de feminicidios 
sin la cultura machista. La cultura machista es, sin lugar 
a duda, el germen de todos los feminicidios que se han 
dado en este país. 

Es increíble porque en diversos periodos de nuestra 
historia se ha identificado a la identidad nacional con el 
machismo; por ejemplo, en el cine de oro mexicano. El 
que no es macho, no es mexicano. El que no es macho, es 
un traidor a la patria. La homosexualidad vista como una 
traición a los hombres y por lo tanto a la patria y hasta a 
la humanidad. Todo esto ha justificado mucha violencia, 
y esta parte cultural tenemos que desaprenderla. 

Una de las cosas que llaman la atención alrededor del 
machismo es que se vuelve casi imposible para los señores 
—incluso la cultura política de México— salir de la lógi-
ca de que “el que tiene, manda; tiene que ser un señor”. 

Las mujeres empezaron a votar hasta los años 50 —es 
interesante mencionar que en Suiza fue más reciente, hasta 
la década de 1980—, pero te habla de cuán arraigado está 
el machismo al nivel de la política. Yo estoy convencido 
de que en México la figura del ser político todopoderoso, 
que se puede dar todos los lujos y que puede tener brotes 

1	  Karina García Reyes, “Cuatro dimensiones de la violencia del narcotráfico según el narco” (2021). https://www.ciperchile.
cl/2021/06/30/cuatro-dimensiones-de-la-violencia-del-narcotrafico-segun-el-narco/ 

de ira y que puede tener arranques de furia y arranques de 
violencia, tiene que ver con esa lógica machista. De esta 
manera se llegó a considerar normal que el diputado carga 
pistola porque es diputado y porque él puede. Entonces, 
hay toda una jerarquía, porque en esta lógica machista hay 
un sometimiento total no solamente de las mujeres, sino 
de todos los hombres que no son los hombres principales 
—por uno usar el termino de macho alfa—. 

Es muy curioso porque si tú revisas el catálogo de 
injurias que se utiliza tanto en España como en México 
para maltratar a los hombres verás que es un catálogo 
profundamente machista, es decir, el que “no es un hijo 
de mala madre”, “tiene una esposa que le es infiel o es 
cornudo” o “tiene tendencias homosexuales o no es lo 
suficientemente hombre o es un cobarde”, ¡todo! Y ten-
dríamos que empezar a evaluar la cantidad de infelicidad 
que le ha traído el machismo a este país. Yo creo que si 
nos hacemos cargo de eso, lo vamos a poder erradicar.

Ahora, ¿cómo se reproduce ese machismo? Se re-
produce de padre a hijo, y esa es la cadena que hay que 
romper. Lo que los señores nos tenemos que preguntar 
es si de veras nos parece bien haber tenido un padre tan 
terrible como el que tuvimos. Todos los machos que yo 
conozco reproducen esta historia de que tienen unos 
padres violentos. 

Una investigadora mexicana, Karina García Reyes,1 
hizo estudios sobre el machismo y el narcotráfico. Una 
de las cosas que encontró al entrevistar a 33 sicarios, de 
los cuales 28 narran que en algún momento planearon 
matar a su padre, soñaban con violentar a su padre y 
todos, entre otras cosas, les reclamaban a sus padres haber 
violentado a sus madres. El estudio muestra que algunos 
incluso estuvieron cerca de hacerlo, pero al final se arre-
pentían por la jerarquía que les imponía su padre. 

Lo que es increíble es que estos señores que tenían 
tanto odio contra sus padres por la violencia que ejercían 
sobre sus madres, reprodujeron violencias. Es decir, no 
tenían otra idea de comportamiento y todos reproduje-
ron el mismo comportamiento. Es una cosa impresio-
nante. Hay que entender que es una batalla cultural de 
primer orden. 

38 N9

https://www.ciperchile.cl/2021/06/30/cuatro-dimensiones-de-la-violencia-del-narcotrafico-segun-el-narco/
https://www.ciperchile.cl/2021/06/30/cuatro-dimensiones-de-la-violencia-del-narcotrafico-segun-el-narco/


Sentido Común: La 4T es el único movimiento polí-
tico electoral dpnde existe un aglomerado de feministas 
organizadas. Estas feministas han transformado el movi-
miento de la 4T y el país. Se ha avanzado en la materia-
lización de demandas históricas del feminismo gracias a 
las feministas dentro del movimiento. ¿Consideras que 
los compañeros del movimiento han estado a la altura en 
ayudar, en avanzar estas demandas de las mujeres? ¿Qué 
les falta? 
Fisgón: Los hombres de la 4T —y en cualquier espa-
cio— estamos en una deuda histórica con las mujeres. 
Estoy convencido de que hoy en día hay dos grandes 
movimientos que están transformando a México: el 
obradorismo y el movimiento de las mujeres. 

Obviamente hay sector feminista dentro y fuera de 
Morena (Movimiento de Regeneración Nacional), pero 
el sector feminista que está dentro de Morena ha hecho 
un trabajo fantástico. A mí me llama la atención cómo a 
este sector feminista le regatean méritos los grupos femi-
nistas que están afuera de Morena. A veces se menciona 
que si se ha despenalizado el aborto en varios estados 
es gracias al movimiento feminista, pero se ignora que 
quien votó mayoritariamente, quien impulsó las iniciati-
vas fue le grupo feminista de Morena. 

No sé si la gente entiende la importancia que tiene 
que en los 32 estados de la república ya existe el matri-
monio igualitario, por ejemplo. Estas luchas las ha dado 
la izquierda. Entonces, sin lugar a dudas, el movimiento 
feminista es una de las vanguardias del planeta y el mo-
vimiento feminista de Morena es una de las vanguardias 
del país. Lo que nos toca a los señores es apoyar —o por 
lo menos no estorbar—, tratar de entender lo que están 
haciendo las compañeras, confiar en su conducción, y 
también nos toca desaprender nuestra lógica machista 
y hacernos una revisión profunda. Entender cuáles son 
nuestros comportamientos que están errados, qué es lo 
que hemos hecho mal, porque en todas partes, a todo 
nivel, el machismo termina aflorando de una u otra ma-
nera, y obviamente nosotros tenemos que hacernos cargo 
de eso y tenemos que empezarlo a resolver.

En el Instituto de Formación Política estamos impul-
sando los cursos de “masculinidades en transición”. A lo 
largo de la historia, nunca nos hemos encontrado con un 

grupo privilegiado que esté de acuerdo en ceder sus pri-
vilegios, es por eso que muchas de las revoluciones que 
ha habido en el planeta, han sido violentas, y sin embargo 
hoy sí estamos viendo que hay una toma de conciencia 
de una nueva generación de jóvenes que están diciendo: 
“esto que estamos haciendo está mal, vamos a revisar lo 
que estamos haciendo”. Este curso de “masculinidades 
en transición” lo han tomado más de tres mil compañe-
ros y en la última inscripción que hubo, se inscribieron 
casi dos mil. El primer paso para cambiar es tener con-
ciencia de que quieres cambiar, tener conciencia de que 
algo estás haciendo mal.

Estamos dando los primeros pasos de este proceso, 
pero creo que los pasos van bien encaminados. Se tiene 
que hacer un esfuerzo bestial para lograr transformacio-
nes importantes. Como con cualquier transformación, 
no se da de golpe, sino de manera lenta; va a ser un 
proceso muy complicado y probablemente doloroso, va 
a ser un proceso lleno de contradicciones, pero lo vamos 
a lograr.

Sentido Común: Por el bien de todos, ¿primero las 
pobres? 
Fisgón: Sí, por supuesto. Las más pobres de la pobla-
ción pobre son mujeres, entonces, por supuesto, primero 
las más pobres.

Sí ha habido avances en materia en este sexenio, a 
pesar de que digan “no, Andrés no es feminista”. Eso lo 
tenemos que revisar. Por ejemplo, nunca habíamos teni-
do un gabinete con paridad, nunca habíamos tenido un 
congreso con paridad, ¿tú crees que eso se ha llevado de 
manera natural? Por supuesto que no, ha sido resultado 
de voluntades políticas. 

Otro ejemplo es la calidad de las funcionarias que 
tenemos en la 4T. Si analizamos quiénes son los mejores 
funcionarios de la 4T, verás que la mayoría son mujeres: 
Rocío Nahle, Raquel Buenrostro, Ernestina Godoy, 
Claudia Sheinbaum, Rosa Icela Rodríguez, las goberna-
doras. Son gente de muy alto nivel, y aquí lo que uno se 
pregunta cuánto talento hemos perdido por el machis-
mo, cuánta inteligencia despreciamos por el machismo; 
es decir, ¡qué tonto es el machismo, qué barbaridad! 
¡Qué daño ha hecho el patriarcado!  

39N9



La maternidad  
y el sistema nacional 
de cuidados 

Nancy Ortiz 

40 N9



En la glorificación del sacrificio materno se oculta 
una imposición colectiva machista hacia las mujeres, 
porque la glorificación de la madre abnegada, sufrida 
y sacrificada es una invitación a seguirlo siendo

Construyendo las cualidades maternas
La conceptualización de la maternidad se ha reconfigura-
do y diversificado con el paso del tiempo. Aunque existe 
toda una discusión en torno a ella, aún prevalece la idea 
de que la maternidad es la “realización” de las mujeres. 
La sociedad, sus procesos y mecanismos de internaliza-
ción son los encargados de entrenar a las mujeres desde 
que son niñas sobre lo que se espera de ellas.

Desde la infancia se imponen los roles de género y se 
construye el ideal del deber ser de las mujeres y del ejerci-
cio de la maternidad. Esto lo podemos ver, por ejemplo, 
en la clasificación de los juguetes, que nos refuerzan des-
de edades muy tempranas cuáles son tareas diferenciadas 
según el sexo. Muchas niñas crecen con la idea de que su 
principal función son las actividades de cuidado, porque 
la industria del juguete no sólo ha impuesto la imagen de 
que a las niñas les interesa cuidar bebés, sino que incluso 
las ponen a procurar a prematuros, neonatos o cigotos. 
A través de este tipo de acciones reproducimos y comen-
zamos a construir la idea de que las tareas de cuidados 
son inherentes a la condición “normal” de las mujeres, 
y propagamos la creencia de que sabemos cuidar mejor, 
dar mejor atención, contención, somos más cariñosas, 
amorosas, delicadas o compresivas que los hombres y 
que por ello debemos ser las cuidadoras “naturales”, 
sin reparar en que todas estas cualidades son producto 
de un entrenamiento sistemático que hemos recibido y 
construido desde que somos niñas. 

La idea de la maternidad abnegada como un deber 
ser inherente a las mujeres es una idea constante en la 
sociedad. Las instituciones como la iglesia, la familia e 
incluso la escuela, fomentan la división y reproducción 
de papeles que contribuyen a la configuración de valores, 
códigos y símbolos reforzadores de estereotipos sexistas 
en torno al ejercicio de la maternidad. Esta educación no 

se circunscribe sólo a espacios privados. Muchos de los 
valores tradicionales e incluso religiosos permean en las 
políticas públicas, en la industria cultural, la publicidad, las 
practicas sociales y la vida cotidiana en general. Es así como 
se construye y refuerza esta división sexual del trabajo. 

Contra las mujeres se ejerce presión a través de 
mecanismos de socialización para imponer el “deseo” 
materno. Dentro de estos mecanismos figura la coer-
ción, que impone sanciones sociales en caso de que no 
se cumpla con lo esperado. La sociedad castiga mediante 
el reproche, la ridiculización o el desprecio a las mujeres 
que ejercen “mal” su papel según los ojos y reglas de la 
sociedad. Esto provoca presión, ansiedad, estrés y culpas 
porque no se cumple con las expectativas sociales.

En México el culto a la madre es contradictorio: por 
un lado, se le ve como un ser meritorio de devoción, por 
el otro, se le castiga de muchas maneras. La parafernalia 
en torno a la maternidad es una manera de expiar el mal-
trato y desprecio sistemático contra las mujeres, así como 
minimizar las situaciones precarias, la falta de derechos 
y la ausencia de condiciones apropiadas para ejercer la 
crianza de manera sana y colectiva. El día de la madre 
sirve para justificar que las madres están en total descuido 
y abandono el resto del año. 

En la glorificación del sacrificio materno se oculta una 
imposición colectiva machista hacia las mujeres, porque 
la glorificación de la madre abnegada, sufrida y sacrifica-
da es una invitación a seguirlo siendo. 

Maternar siendo niñas
Los embarazos en niñas de 10 a 14 años van en aumento 
en el país y las acciones para mitigar este problema aún 
no muestran sus resultados. México tiene los niveles 
más altos de embarazos adolescentes entre los países que 
integran la Organización para Cooperación y Desarrollo 

41N9



Económico (OCDE), es decir, reprobamos educación 
sexual y reproductiva. Muchos de estos embarazos son 
producto de abusos y violaciones, pero aun así la socie-
dad exige el ejercicio de la maternidad a estas menores. 
México tiene una tasa de fecundidad de 77 nacimientos 
por cada mil adolescentes de 15 a 19 años de edad, mien-
tras que los embarazos son la segunda causa de deserción 
escolar en nivel medio superior. 

El embarazo adolescente es un problema con causas y 
consecuencias multidimensionales. Las causas van más 
allá de la falta de usos de métodos anticonceptivos, o de 
un fallo en el sistema educativo o en el sistema de salud. 
Es un problema que tiene que ver con estructuras cultu-
rales muy arraigadas, donde la maternidad se promueve 
como algo que toda mujer tiene que ejercer, aunque no 
se tengan las condiciones económicas, ni las herramien-
tas sociales necesarias, ni el desarrollo físico adecuado 
para el parto ni para ofrecer una crianza en plenitud. 
Necesitamos pensar acciones conjuntas que impacten en 
mayor medida en las estructuras culturales, pues es ahí 
donde más se justifican los embarazos no planeados. 

Maternar en condiciones de desigualdad
En 10 años, los hogares liderados por mujeres pasaron 
de sumar unos 6.9 millones a más de 11.4 millones, de 
acuerdo con cifras del Instituto Nacional de Estadística 
y Geografía (Inegi). Muchas de estas mujeres no reciben 
ningún tipo de ayuda o apoyo económico de parte de 
exparejas o padres de sus hijos, esto sin contar el estigma, 
desprecio y discriminación sistematizada que hay hacia 
las llamadas madres solteras. La presión social a que las 
mujeres asuman el papel de madres no se equipara en lo 
más mínimo al nivel de exigencia que se les impone a los 
hombres para que ejerzan la paternidad.  

México se encuentra entre los países de América 
Latina con menos días de licencia materna, con 84 días, 
mientras que Venezuela otorga 182 días, Cuba hasta 140 
y Costa Rica 120 días, por ejemplo. 

Los países del mundo que más semanas remunera-
das otorgan por licencia materna son Canadá, Japón, 
Alemania y Mongolia, y los únicos países que no tienen 
el derecho a licencias maternas remuneradas son Estados 
Unidos, Surinam y Papúa Nueva Guinea. Sin embargo, 
en muchos trabajos, y por los diferentes esquemas de 
contratación, muchas mujeres ni siquiera pueden acceder 

a este derecho. En algunos casos, el embarazo es motivo 
de despido, acoso o negación de derechos. Incluso es 
justificación para no acceder a mejores puestos y salarios. 
Además, las licencias de paternidad únicamente se dan 
por cinco días, es decir, sin paridad en estas leyes se sigue 
reforzando la asignación sexual del trabajo. A todo esto 
podemos agregar la violencia obstétrica y la falta de infor-
mación para el control de la natalidad y el incumplimien-
to de las Normas Oficiales Mexicanas en esta materia.

La sociedad es tolerante con mujeres que maternan o 
cuidan, siempre y cuando parezca que cumplen adecua-
damente el papel que les asignaron; de no ser así, la socie-
dad estará muy atenta para reprochar el mínimo atisbo 
de descuido, maltrato o algo que se asemeje a alguna 
omisión de cuidados.

Nadie nace con el conocimiento básico para desem-
peñar una crianza “excelente”, mucho menos cuando el 
ejercicio de la maternidad no está planificado, choca con 
otros intereses o se da en etapas muy tempranas de la 
vida. Es necesario pensar en las maternidades como ejer-
cicios diversificados, como una opción deseada. Pensar 
en las mujeres como una amplia gama de diversidades, 
donde no todas quieren, desean o pueden tener hijos 
y no todas podrán ni querrán convertirse en madres. 
Tenemos que pensarnos como seres libres, con deseos y 
aspiraciones diversas.

Cuidar: el trabajo menospreciado
Las mujeres no sólo somos responsables de maternar sino 
de cuidar de la familia en general, de las personas adultas 
mayores, de las personas con enfermedades crónicas o 
personas con discapacidad, es decir, las mujeres hemos 
sido las responsables del bienestar de la sociedad en gene-
ral.  Pero el trabajo de cuidados está tan invisibilizado y 
despreciado que ni siquiera se considera trabajo. 

Cuidar de otras personas requiere un grado alto de 
responsabilidad, dedicación, empatía. Son actividades 
que necesitan tiempo, esfuerzo y recursos, lo que ocasio-
na un impacto directo en la profesionalización de otras 
áreas, menor tiempo dedicado al recreo, esparcimiento 
u ocio. Además, las actividades de cuidado están relacio-
nadas directamente con la feminización de la pobreza. 
Las niñas y las mujeres han sido principalmente quienes 
sostienen las actividades de cuidado en el país. Es por eso 
que muchas veces se ha dicho que el sistema patriarcal se 

42 N9



sostiene gracias al trabajo no reconocido de las mujeres. 
Desde muchos espacios se ha promovido la idea de 

que los hombres no ejercen la crianza, ellos ayudan 
en una tarea que socialmente no les corresponde y si 
comparten las labores de cuidados se les trata como si 
estuvieran haciendo algo extraordinario. 

El menosprecio a las tareas de cuidado también se ve 
reflejado en los salarios o pagos de aquellos servicios que 
guardan relación con esa actividad, las tareas del hogar, la 
crianza o la educación. 

Hacia la construcción de un sistema nacional 
de cuidados
Ante las distintas circunstancias de adversidad que tienen 
la mayoría de las mujeres para ejercer la maternidad, y 
dada la distribución desigual de las tareas de cuidado, se 
vuelve necesario pensar y accionar desde el Estado rumbo 
a la construcción de un Sistema Nacional de Cuidados 
que nos permita varias cosas: 

•	 Ofrecer condiciones institucionales básicas ele-
mentales para atender necesidades de cuidados. 

•	 Una distribución más equitativa de las tareas de 
cuidado. 

•	 Construir una cultura de responsabilidad 
compartida. 

•	 Garantizar el cuidado de todas las personas que lo 
necesiten.

•	 Ofrecer apoyos y acciones afirmativas que permi-
tan la adecuada gestión de esta protección de la 
vida. 

•	 Elevar los cuidados a una garantía constitucional. 
•	 Recientemente se aprobó, en lo general y en lo 

particular, el dictamen que reforma y adiciona los 
artículos 4 y 73 de la constitución en materia de 
Sistema Nacional de Cuidados. En ello se precisa 
que toda persona tiene derecho al cuidado digno 
que sustente su vida y le otorgue los elementos 
materiales y simbólicos para vivir en sociedad. 
Además, en la modificación al artículo 4 cons-
titucional se precisa que el Estado garantizará el 
derecho al cuidado digno con base en el principio 
de corresponsabilidad entre mujeres y hombres, 
las familias, la comunidad, el mercado y el propio 
Estado. Este principio se aplicaría a todas las 
personas que requieran cuidados por enfermedad, 

discapacidad, niñas, niños, adolescentes y perso-
nas mayores, también para aquellas personas que 
vivan en condiciones de extrema pobreza y para 
las personas que realicen actividades de cuidados 
sin remuneración alguna.

Existen grupos y comunidades que han sido vulne-
radas en sus derechos humanos como producto de una 
sinergia multidimensional dentro del sistema neoliberal 
patriarcal. Entre estos grupos figuran todos aquellos que 
requieren de cuidados diferenciados, como las personas 
adultas mayores, personas con discapacidad, personas 
con enfermedades o en situación de vulnerabilidad. 

Podemos decir que se han hecho algunos esfuerzos por 
mejorar las condiciones de vida de los distintos grupos vul-
nerados, que contribuyen en gran medida a fortalecer este 
sistema de cuidados: las becas para niñas y niños, los apo-
yos para las personas con discapacidad, el financiamiento 
a mujeres jefas de familia y las pensiones para las personas 
adultas mayores, entre otros. Todos estos apoyos son 
esfuerzos por mejorar las condiciones vida, para dignificar 
las acciones afirmativas del Estado, para garantizar los pro-
gramas sociales, elevarlos a derechos y darles un carácter 
universal. Una de las grandes acciones de este gobierno ha 
sido mejorar la dispersión y calidad de los apoyos sociales, 
que no sólo ayudan en la reducción de la pobreza, sino que 
mejoran considerablemente la vida de los grupos vulne-
rados, lo cual implica, de manera automática, mejorar las 
condiciones de vida de las mujeres.  

Los programas sociales del gobierno federal y del 
gobierno de la Ciudad de México como el apoyo a madres 
solteras, el derecho constitucional en la CDMX a Mi beca 
para empezar, el programa Jóvenes Construyendo el Futuro, 
por poner algunos ejemplos del trabajo colaborativo inte-
rinstitucional que atiende el interés superior del niño, han 
contribuido en gran medida a la atención de las infancias. 
Los apoyos ayudan a disminuir la deserción escolar y la 
desnutrición, así como a cubrir necesidades básicas. 

Sin embargo, sabemos que el camino para alcanzar 
el bienestar de todas y todos los niños aún se vislumbra 
largo. Más allá de las legislaciones, los apoyos sociales y el 
compromiso institucional para establecer exitosamente el 
Sistema Nacional de Cuidados, es importante trabajar en 
la construcción de un marco axiológico que contribuya 
a crear sociedades empáticas con la otredad, solidarias, 
responsables y copartícipes con las tareas de cuidados. 

43N9



44 N9



Alina Herrera Fuentes

El impulso punitivo: 
una mirada crítica  
desde los feminismos  
de América Latina  
y el Caribe
En nuestra región, el incremento de leyes punitivas 
carcelarias sobre drogas afecta a las mujeres de forma 
desproporcionada.

45N9



La llamada cuarta ola de los feminismos en 
América Latina y el Caribe también es 
conocida como la ola violeta. Impregnada 
de demandas contra la violencia de género, 

el color violeta en su representación ha teñido también 
las narrativas y las movilizaciones de los últimos tiempos 
al interior de los movimientos de mujeres y feministas.

Aunque no es un problema nuevo —recordemos que 
Flora Tristán, hoy de reconocida obra y trayectoria como 
baluarte del feminismo socialista, describió la violencia 
contra la mujer al interior de la pareja como un disposi-
tivo más de disciplinamiento y “esclavización”, violencia 
que ella misma sufriera en su matrimonio y más adelante, 
durante largos años de su vida—, ha sido en las últimas 
décadas cuando se ha consolidado el tema de la violencia 
de género como uno de los ejes principales de los movi-
mientos feministas en la región y en el mundo, pero con 
él también han proliferado demandas de un punitivismo 
manodurista como solución inmediata.

En tal razón, el grueso de peticiones provenientes del 
movimiento de mujeres se encuentra encabezado por exi-
gencias de leyes contra la violencia de género, leyes para 
regular el consentimiento, leyes sobre violencia digital, 
más políticas públicas emergenciales, como el aumento 
de patrullas de género, cámaras de vigilancia, botones de 
pánico, despliegue de agentes del orden en zonas procli-
ves a la criminalidad, etcétera. Criterios siempre acom-
pañados de severidad en las penas para quienes cometen 
este tipo de delitos, así como de sanciones drásticas 
ejemplarizantes.

A la par, y frente a los obstáculos e inoperancia que 
nos revela el sistema de justicia penal para tramitar e 
investigar correctamente hechos asociados a la violen-
cia basada en el género, otras respuestas alternativas al 
campo de lo jurídico también han sido impulsadas con 
fuerza. Por ejemplo, las denuncias sociales, los escraches 
públicos, los señalamientos por redes sociales. Una de las 
campañas más conocidas con este perfil es el movimiento 
MeToo. El señalamiento social y público contra sujetos 
que han cometido presuntamente violencia de género ha 
traído como consecuencia en varios casos la pérdida de 
empleo, la separación de medios laborales, la cancelación 
de obras.

Estas expresiones y peticiones punitivas como ten-
dencia cada vez más extendida en los feminismos de la 
región no se explica de forma desconectada del contexto 
político; y así ha sucedido históricamente.

Virginia Vargas, quien sitúa al feminismo de la segun-
da oleada como uno de los determinantes en la subver-
sión de la política en el siglo XX, ancla también a los 
feminismos de América Latina y el Caribe a los efectos de 
esta trascendencia. Considera que su expansión regional 
tuvo lugar con las particularidades que cada país mostra-
ba al interior de su conflictividad social y, en tanto, así de 
prolíferos fueron consolidándose durante la década de 
1980. Por ejemplo, la lucha de las mujeres en esos años y 
la lucha por la recuperación de la democracia en los paí-
ses sudamericanos en dictadura no estuvieron desligadas. 
De ahí que las feministas chilenas en su lucha contra la 
dictadura exigieran “democracia en el país y en la casa”. 
De forma similar sucedió con los países centroamericanos 
que se encontraban en conflictos armados.

Politizar lo privado no fue —ni ha sido— ajeno al 
contexto político. Las dictaduras militares y los conflic-
tos armados develaron “nuevas” formas de entender el 
carácter político de la subordinación de las mujeres en el 
llamado mundo privado. Surgieron nuevas definiciones, 
nuevas categorías de análisis y nuevos puntos de parti-
da: violencia doméstica, asedio sexual, violación en el 
matrimonio, feminización de la pobreza y más. Al decir 
de Nancy Fraser, las feministas latinoamericanas de esos 
años politizaron lo que hasta ese momento se encontraba 
despolitizado, creando nuevas narrativas, nuevos espacios 
de discusión y también instituciones desde las cuales se 
pudiera actuar e impactar en escenarios y poblaciones 
más amplias. No obstante, la respuesta del movimiento 
siguió estructurada en la organización, en la moviliza-
ción y en las demandas de acciones fundamentalmente 
políticas que apuntalaran una transformación social más 
profunda y no meramente penal.

Llegada la década de 1990, estas vertientes de los 
feminismos nuestroamericanos van a consolidar sus 
epistemologías y praxis, a la vez que los procesos de 
institucionalización del género y del feminismo fueron 
tensando la relación entre si el feminismo debía conser-
var su génesis y autonomía como movimiento popular y 

46 N9



revolucionario, o si debía formar parte de las estructuras 
del Estado y sus instituciones (especializándose cada vez 
más en asuntos de género y feminismo). En medio de 
estas disputas, las organizaciones no gubernamentales 
también comenzaron a interceder y delinear las políticas 
de género y las agendas de los feminismos.

El proceso de institucionalización del género en 
distintos países, la consolidación de estructuras suprana-
cionales pero con intervención en los asuntos nacionales 
(como la Organización de las Naciones Unidas y las con-
ferencias mundiales de las mujeres, en especial la cuarta 
de Pekín, en 1995), involucró a la lucha de las mujeres el 
campo de lo jurídico con mayor protagonismo. En ello 
ya la violencia de género se encontraba definida y figura-
ba como uno de los problemas principales a atender.

El ascenso de las políticas neoliberales también se 
vincula a lo anterior. Los países de nuestra región habían 
contraído el papel garantista del Estado a su forma 
mínima durante aquel tiempo. En consecuencia, el “libre 
mercado”, la hipermercantilización de la vida y la focali-
zación en la individualidad competitiva y meritocrática 
también impactaron las colectividades y las capacidades 
organizativas sociales. Al achicarse el Estado, las pobla-
ciones más vulnerables (como las mujeres, las personas 
racializadas, migrantes, mujeres rurales y demás) se vie-
ron desamparadas y, por tanto, los efectos de desigualdad 
y violencia del neoliberalismo las golpearon en mayor 
medida. La precarización, la falta de derechos laborales, 
económicos y sociales, y el empobrecimiento cada vez 
más agudo de los sectores subalternos desencadenaron 
paralelamente una espiral de criminalidad y violencia.

La suma de México al Tratado de Libre Comercio 
para América del Norte (TLCAN) significó la expansión 
de la industria maquilera en su forma feminizada, el des-
pojo a las comunidades de sus territorios, un abandono 
del campo mexicano, que fue ocupado por el narcotrá-
fico, un alza en la densidad migratoria en el interior del 
país y hacia Estados Unidos por la frontera norte; lo que 
derivó en un particular desate de violencia feminicida, 
como el fenómeno de “las muertas de Juárez”. Es decir, 
las violencias de género se agudizaron con la profundi-
zación del neoliberalismo en el país, entendiendo que el 
orden jerárquico y disciplinante de género pensado desde 

una matriz de opresión múltiple es producido social y 
políticamente.

Actualmente la crisis del sistema neoliberal también 
se expresa en una crisis de violencias basadas en el género 
que, luego de la década de 1990, fue “actualizada” me-
diante una “guerra contra las drogas” o “guerra contra 
el narcotráfico” impulsada por el expresidente panista 
Felipe Calderón. A la vez que desplegaba una “guerra” 
contra ningún ejército, ni contra país invasor, sino contra 
la propia sociedad civil precarizada, las narrativas de en-
frentamiento, severidad, castigo y punición se trenzaron 
con campañas como tolerancia cero a la violencia contra 
la mujer, sanciones severas y cárcel. Por tanto, el mundo 
de lo penal y lo punitivo vino a constituir el colofón de la 
justicia también para las mujeres y a manera de respuesta 
al ascenso de las violencias de género.

Más prisiones, mayor encierro carcelario y más leyes 
penales severas se convirtieron en sinónimo de no 
impunidad, sin atender otras tramas que hacen posible 
la violencia de género. La hegemonía de los discursos 
feministas, además de reificar la rabia (justificada) del 
hartazgo de las mujeres que la sufren, se impregnó de un 
discurso y una agenda altamente punitiva. No obstante, 
es importante señalar que justamente estos “nuevos” sen-
tidos de justicia son producidos por un sector de mujeres 
y feministas que, aunque ubicadas en un orden de género 
desventajoso por su condición de tales, no son impacta-
das por otros vectores de desigualdad y discriminación, 
como la condición racial, el origen étnico o territorial, 
la clase social y demás. Es decir, desde una perspectiva 
interseccional forman parte de un feminismo hegemóni-
co que desatiende otras matrices de opresión y exclusión. 
De corte neoliberal, estas demandas se han cruzado con 
políticas represivas y de persecución penal de programas 
más amplios (como antidrogas o anticorrupción) y han 
tenido como resultado el reforzamiento de la criminali-
zación de las personas disidentes de género, de mujeres 
racializadas, migrantes y empobrecidas, quienes precisa-
mente corporifican las sujetas subalternas en su relación 
con el feminismo hegemónico.

En nuestra región, el incremento de leyes punitivas 
carcelarias sobre drogas afecta a las mujeres de forma 
desproporcionada. En números totales los hombres son 

47N9



más encarcelados por delitos de drogas, pero en términos 
de proporción el porcentaje de mujeres encarceladas en 
América Latina y el Caribe es más alto que el correspon-
diente a los hombres. Por ejemplo, en países como Brasil, 
Chile, Costa Rica, Panamá y Perú la proporción de 
mujeres encarceladas por delitos de drogas es un 30% más 
alta que en el caso de hombres privados de libertad por 
las mismas causas en esas mismas naciones. En efecto, las 
mujeres cumplen roles de menor entidad en el mercado 
de la droga y el crimen organizado, siempre expuestas 
al encarcelamiento, fácilmente sustituibles y reclutables 
debido a la altísima feminización de la pobreza en nues-
tros territorios, por lo que estas leyes punitivas terminan 
siendo inoperantes para liquidar el tráfico de drogas y 
muy funcionales para la reproducción de la criminalidad, 
la precarización y las ganancias de la industria carcelaria 
privatizada. Además, los efectos de la discriminación 
territorial, étnica, racial también definen el problema de 
las mujeres encarceladas.

En 2018, de las 714 mil reclusas de todo el mundo, el 
35% lo fue por delitos de drogas; mientras que de los 9,6 
millones de reclusos hombres, solo el 19% lo era por las mis-
mas razones. Esto apunta a una errada política penal que 
no logra desarticular el crimen organizado y, sobre todo, 
a una ausencia de otras políticas no punitivas desde una 
perspectiva de género e interseccional que logren aliviar las 
cargas de pobreza y precarización en los territorios crimina-
lizados y preteridos por los países de nuestra región. 

Por su parte, la aprobación de normas penales contra 
los discursos de odio y otras formas de discriminación, 
por ejemplo, contra personas trans, no ha logrado preve-
nir especialmente la violencia contra ellas. Generalmente 
criminalizadas por la policía, violentadas por los agentes 
del orden y discriminadas sistemáticamente en el mun-
do laboral, de las escuelas y hasta de sus propios hoga-
res, invertir ese orden de causas y efectos haciéndolos 
depender de la represión penal por parte de ese mismo 
aparato policial que las castiga arbitrariamente resulta un 
sinsentido y reproduce la criminalización y la violación 
contra sus derechos. La cuestión preventiva y los fines de 
que, en efecto, quienes discriminan, violentan y emplean 
discursos de odio contra las personas disidentes de géne-
ro reciban una sanción (punitiva o no) por ello, supera 

la cuestión penal y necesita de la intervención radical en 
materia de derechos sociales, económicos, culturales, 
colectivos. Siendo que la esperanza de vida de las mujeres 
trans en la región no supera los 35 años, que terminan 
en el trabajo sexual exponiéndose al sida y en condicio-
nes de pobreza, ¿cómo es posible que destinen recursos 
económicos para impulsar un proceso penal donde ellas 
figuran como las personas criminalizables? Por ello, (casi) 
nunca acceden a esa justicia que se enarbola con banderas 
de crímenes de odio y represión penal.

En palabras de Tamar Pitch, la política de seguridad: 

se acoge a la retórica de la necesidad de defender a los “débi-
les” y a las mujeres en primer lugar, de amenazas externas, 
en Italia típicamente identificadas en los últimos años con 
los emigrantes extranjeros. A esta retórica no son extrañas 
las batallas de las mujeres contra la violencia sexual y el aco-
so sexual, y en general su recurso a lo penal, contribuyendo 
así a relegitimarlo. Pero nunca como en este caso resulta 
evidente cómo la “protección de nuestras mujeres” sirve de 
justificación de un control y de una esterilización del terri-
torio, además de un endurecimiento de la represión penal 
de la ilegalidad (sobre todo) extranjera, que a las mujeres en 
absoluto les conviene

También en América Latina y el Caribe, y en particu-
lar en México, muchas veces los discursos sobre securiti-
zación (seguridad ciudadana y políticas de seguridad) que 
provienen del feminismo hegemónico esconden inicia-
tivas xenófobas contra la migración pobre sudamericana 
y centroamericana. En esas redes, la situación de mujeres 
migrantes racializadas que son violadas y desapareci-
das en sus trayectos hacia el norte y que son apresadas, 
violadas y asesinadas también por fuerzas militares son 
totalmente invisibilizadas y desatendidas.

Las feministas negras, sobre todo desde la década de 
1980, también alertaron sobre las diferencias de la res-
puesta penal ante hechos de violencia de género cuando 
las víctimas son mujeres no racializadas y racializadas. 
En este sentido, existe discreción a la hora de abordar el 
problema de la violencia doméstica o de género al inte-
rior de las comunidades afro, evitando que las estadísticas 
sean malinterpretadas y se reduzcan las respuestas a la 

48 N9



violencia doméstica como un tema de “minorías”. O bien 
que se refuercen estereotipos en contra de hombres, per-
sonas y comunidades racializadas esencializándolas como 
violentas. Incluso, un mal manejo de ese tipo de informa-
ción propicia la reproducción del actuar discriminatorio 
y violento de la propia policía contra las comunidades 
racializadas, lo que ha sido una práctica histórica recu-
rrente. De ahí que, aun con leyes penales en contra de la 
violencia doméstica y de género, el temor a una represión 
mayor contra los sujetos racializados es consistente a la 
vez con una inoperatividad de la persecución penal como 
“solución” a la violencia de género.

“Frecuentemente, las mujeres de color son reacias a 
llamar a la policía, debido a que la gente de color en gene-
ral se resiste a poner sus vidas privadas bajo el escrutinio 
y control de una fuerza policial frecuentemente hostil”, 
señala Kimberlé Crenshaw. Si bien hace referencia al con-
texto estadounidense, en la región de América Latina y el 
Caribe las lógicas de las matrices de opresión imbricadas 
en género y “raza” expresan las mismas problemáticas.

En resumen, no se trata de impugnar la existencia de 
legislaciones contra la violencia de género, ni de denostar 
las articulaciones externas al campo jurídico que im-
plican una denuncia social, sobre todo en contextos de 
impunidad y de falta de acceso a un sistema judicial con-
gruente con un tema tan complejo como la violencia de 
género. Sin embargo, estas leyes y articulaciones no son 
respuestas integrales a un problema multidisciplinario 
y que conlleva atender también sus causas estructurales 
desde lo político y desde lo social.

El impulso punitivo siempre estará bajo el escrutinio 
de la mirada crítica feminista, sobre todo desde sus már-
genes y desde la subjetividad subalterna. Buscar solucio-
nes alternativas a la represión penal exclusiva constituye 
un imperativo ético dentro de las profundas desigualda-
des que hoy atraviesan nuestros pueblos. No queremos 
más muertas, ni feminicidios, ni espirales de violencia de 
género, pero tampoco queremos menos justicia social ni 
menos que vidas dignas para todas, todes y todos. 

Referencias
Crenshaw, K. (s/f). Cartografiando los márgenes. 

Interseccionalidad, políticas identitarias, y violencia contra 
las mujeres de color (pp. 87-122). Recuperado de: https://
www.uncuyo.edu.ar/transparencia/upload/crenshaw-kim-
berle-cartografiando-los-margenes-1.pdf

Fraser, N. (1991). La lucha por las necesidades: esbozo de 
una teoría crítica socialista-feminista de la cultura po-
lítica del capitalismo tardío. Debate Feminista, 3, 3-40. 
Recuperado de: https://doi.org/https://doi.org/10.22201/
cieg.2594066xe.1991.3.1493

Guerra, L. (2015). El feminismo socialista de Flora Tristán: 
Una aproximación a la sabiduría de una paria. Trabajo 
final de grado. Universidad Nacional de La Plata. Facultad 
de Humanidades y Ciencias de la Educación. En Memoria 
Académica. Recuperado de: http://www.memoria.fahce.
unlp.edu.ar/tesis/te.1109/te.1109.pdf

Núñez, L. (2019). ¿Es la criminalización un instrumento de 
libertad femenina? en I. Arduino (comp.), Feminismos 
y política criminal: una agenda feminista para la justi-
cia (pp. 31-39). Instituto de Estudios Comparados en 
Ciencias Penales y Sociales. https://inecip.org/wp-con-
tent/uploads/2019/10/Feminismos-y-pol%C3%ADtica-
criminal-2019.pdf

Pitch, Tamar (2010). Sexo y género de y en el derecho: el 
feminismo jurídico. Anales de la Cátedra Francisco Suárez, 
44, 435-459. Recuperado de: https://revistaseug.ugr.es/
index.php/acfs/article/view/515

Soberanes, R. (28 de mayo de 2022). “Estoy destrozada”: el 
infierno de ser mujer, migrante y negra en México. Animal 
Político. Recuperado de:

https://www.animalpolitico.com/sociedad/
mujeres-migrantes-infierno-en-mexico

Vargas, V. (2005). Los feminismos latinoamericanos en su 
tránsito al nuevo milenio. Una lectura político-personal. 
Cultura, política y sociedad. Perspectivas latinoamericanas. 
Recuperado de: http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/
gt/20100912064332/18Valente.pdf

Youngers, C., García, T. & Manzur, M. (2020). Mujeres 
encarceladas por delitos relacionados con drogas en América 
Latina. Informe WOLA. Recuperado de: https://www.
wola.org/wp-content/uploads/2020/11/Final-Spanish-
Women-Behind-Bars-Report.pdf

49N9

https://www.uncuyo.edu.ar/transparencia/upload/crenshaw-kimberle-cartografiando-los-margenes-1.pdf
https://www.uncuyo.edu.ar/transparencia/upload/crenshaw-kimberle-cartografiando-los-margenes-1.pdf
https://www.uncuyo.edu.ar/transparencia/upload/crenshaw-kimberle-cartografiando-los-margenes-1.pdf
https://doi.org/https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.1991.3.1493
https://doi.org/https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.1991.3.1493
http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/tesis/te.1109/te.1109.pdf
http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/tesis/te.1109/te.1109.pdf
https://inecip.org/wp-content/uploads/2019/10/Feminismos-y-pol%C3%ADtica-criminal-2019.pdf
https://inecip.org/wp-content/uploads/2019/10/Feminismos-y-pol%C3%ADtica-criminal-2019.pdf
https://inecip.org/wp-content/uploads/2019/10/Feminismos-y-pol%C3%ADtica-criminal-2019.pdf
https://revistaseug.ugr.es/index.php/acfs/article/view/515
https://revistaseug.ugr.es/index.php/acfs/article/view/515
https://www.animalpolitico.com/sociedad/mujeres-migrantes-infierno-en-mexico
https://www.animalpolitico.com/sociedad/mujeres-migrantes-infierno-en-mexico
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/gt/20100912064332/18Valente.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/gt/20100912064332/18Valente.pdf
https://www.wola.org/wp-content/uploads/2020/11/Final-Spanish-Women-Behind-Bars-Report.pdf
https://www.wola.org/wp-content/uploads/2020/11/Final-Spanish-Women-Behind-Bars-Report.pdf
https://www.wola.org/wp-content/uploads/2020/11/Final-Spanish-Women-Behind-Bars-Report.pdf


Irvin Rojas | Víctor Aramburu

Ser mujer en México:  
algunos datos rumbo al 8M

Fuentes: Juárez y Pfutze (2015): https://academic.oup.com/wber/article-
abstract/31/3/809/2897365; Gutiérrez, Juárez y Rubli (2016): https://academic.oup.
com/wber/article-abstract/31/3/809/2897365; Ávila y Escamilla (2017): https://elibrary.
worldbank.org/doi/abs/10.1596/1813-9450-8229.

Las mujeres en México

Da
to

en
ce

rr
ad

o

de las mujeres de 20 a 49 años 
señalaron haber estado alguna 
vez embarazadas

De los 126 millones de mexicanos,

son mujeres
51.2% 

La mitad de  
las mujeres  
tiene menos  
de 30 años

32.6%
de las viviendas tienen mujeres 
como jefas de hogar

Promedio de escolaridad  
de personas de 15 años

Mujeres: 9.6 años
Hombres: 9.8 años.

Esperanza de vida al nacer en México:

Mujeres: 80 años
Hombres: 74 años

La tasa de fertilidad 
en México fue  
de 1.9 hijos por mujer  
en 2020

29.1%
50 N9



Se
r m

uj
er

 e
n 

M
éx

ic
o

La salud de las mujeres

Muertes registradas en México durante 2021

son mujeres son hombres
42.3% 57.7% 
Mujeres Hombres

Enfermedades del corazón Covid-19

Covid-19 Enfermedades del corazón

Diabetes mellitus Diabetes mellitus

Tumores Malignos Tumores malignos

Influenza y neumonía Influenza y neumonía

Enfermedades cerebrovasculares Homicidios

Enfermedades del hígado Enfermedades del hígado

Enfermedades pulmonares obstructivas crónicas Accidentes

Accidentes Enfermedades cerebrovasculares

Insuficiencia renal Enfermedades pulmonares obstructivas crónicas

Fuente:  Encuesta Nacional de Salud y Nutrición (2021);  Encuesta Nacional de Uso del Tiempo (2019)

Prevalencia de sobrepeso  
u obesidad en personas  
de 20 años o más

Sólo 21.4% de las mujeres 
de 20 años o más se 
realizan el Papanicolaou 
para la detección de cáncer 
cervicouterino y 15.6% se 
realiza una exploración clínica 
de senos.

Porcentaje de personas 
mayores de 12 años  
que hacen ejercicio

Horas semanales dedicadas  
a hacer ejercicioMujeres: 75%

Hombres: 69.6%

Mujeres: 25%

Hombres: 39%
Hombres: 5 horas

Mujeres: 4.5 horas

51N9



Fuente: Encuesta Nacional de Uso del Tiempo (2019)

Cuidados y trabajo  
en el hogar

Horas semanales trabajadas  
en el hogar no remuneradas

Las mujeres 
continúan 
teniendo un peso 
desproporcionado 
en las labores  
del cuidados  
y trabajo  
en el hogar.

39.7
15.2
Mujeres

Hombres

Porcentaje del tiempo de trabajo 
en el hogar de personas de 12 años 
o más que no es remunerado

67%
28%
Mujeres

Hombres

Participación de mujeres y hombres en los cuidados a otras personas en el hogar
Cuidado de enfermos  
y personas con 
discapacidad

Cuidado de niñas  
y niños

Cuidado de adultos 
mayores

Mujeres Hombres Mujeres Hombres Mujeres Hombres

Porcentaje que dedica tiempo 7% 5% 43% 32% 7% 7%
Horas semanales 28.4 16.3 24.1 11.5 17.3 14

Participación de mujeres y hombres las labores del hogar
Preparación  
de alimentos

Limpieza  
de la vivienda

Limpieza de ropa  
y calzado

Mujeres Hombre Mujeres Hombres Mujeres Hombres

Porcentaje que dedica tiempo 93.5% 63.6 92.4% 77.9% 91.9% 62.8%

Horas semanales 13.8 4.7 10.1 4.6 4.9 2.0

Se
r m

uj
er

 e
n 

M
éx

ic
o

52 N9



Principales empleos  
de las mujeres en México 
Empleo %
Empleadas de ventas 8.96
Trabajadoras 
domésticas

7.88

Comerciantes 7.75
Preparadoras  
de comida

2.91

Tortilleras  
y panaderas

2.58

Empleadas 
administrativas

2.43

Secretarias 2.37
Cajeras 1.99
Vendedoras 
ambulantes  
de alimentos

1.91

Vendedoras  
por catálogo

1.89

Fuente: OCDE (2022), Report on the Implementation of the OECD Gender Recommendations; Banco Mundial (2023), La participación, 
laboral de la mujer en México; Asociación Nacional de Universidades e Instituciones de Educación Superior (2023).

A nivel nacional, en promedio las mujeres  
trabajan 6.2 horas más que los hombres, según  
el tiempo total de trabajo

Mujeres en el trabajo

Estados con mayores brechas 
en las horas trabajadas de 
mujeres y hombres

Estado Brecha

Zacatecas 12.2

Guerrero 9.6

Oaxaca 9.1

Sinaloa 8.7

Veracruz 8.7

Brecha: tiempo que 
las mujeres trabajan 
más que los hombres

Se calcula que si las mujeres 
participaran en el mercado 
laboral a la misma tasa que los 
hombres, el PIB per cápita de 
México sería 22% más alto

Las mujeres ganan 10% menos 
que los hombres cuando se 
comparan trabajos similares 
y trabajadores y trabajadoras 
con similares características

Personas matriculadas en estudios de licenciatura
Area Mujeres inscritas Area Hombres inscritos

Administración  
y negocios

561,663 Ingeniería, manufactura  
y construcción

633,697

Ciencias sociales y derecho 490,810 Administración y negocios 425,855
Ciencias de la salud 378,949 Ciencias sociales y derecho 323,433

Porcentaje de personas que 
trabajan por una remuneración

49%
77%
Mujeres

Hombres

Brecha laboral = 32%

Porcentaje de mujeres  
en empleos de dirección: 

38%
Brecha salarial = 10%

Se
r m

uj
er

 e
n 

M
éx

ic
o

53N9



Violencia sexual

Porcentaje de mujeres 
que experimenta violencia 
doméstica alguna vez en su 
vida: 25%

Porcentaje de mujeres que 
experimenta algún tipo de 
violencia sexual alguna vez en 
su vida: 39%

Porcentaje de mujeres que se 
casó o comenzó a vivir con su 
pareja antes de los 18 años: 
21%

Porcentaje de mujeres de 12 
a 19 años que reportó haber 
estado alguna vez embarazada: 
36%

Porcentaje de personas 
que experimentaron alguna 
situación de acoso y/o violencia 
sexual en lugares públicos 
(segundo semestre de 2022)
Mujeres: 22.1%
Hombres: 7.2%

Porcentaje de personas que 
enfrentó intimidación sexual
Mujeres: 13.8%
Hombres: 20.2%

Fuente: ONU (2023). Global Database on 
Violence Agasint Women; Encuesta Nacional 
de Salud (2021)

Violencia

Fuente: ONU (2023). Global Database on Violence Agasint Women; Secretariado Ejecutivo del Sistema 
Nacional de Seguridad Pública (2023); Encuesta Nacional de Seguridad Pública Urbana (2022).

Estados con mayores tasas  
de feminicidios en diciembre 
de 2022
Estado Tasa (casos 

por 100,000 
habitantes)

Nuevo León 4

Sonora 3.7
Hidalgo 2.8
Colima 2.8
Quintana Roo 2.6

Los estados de Baja California 
Sur, Coahuila, Guerrero, Nayarit 
y Oaxaca reportaron cero 
feminicidios

Porcentaje de la población  
de 12 años o más que considera 
su ciudad insegura  
(último trimestre 2022):

69.9%
Mujeres

Hombres
57.4%

Tasa de homicidios 
intencionales (diciembre  
de 2022):  

23.1 
por cada 100,000 habiantes

Tasa de homicidios 
intencionales para mujeres 
(diciembre de 2022): 

5.3  
por cada 100,000 habitantes

Tasa de feminicidios  
en diciembre 2022:  

1.2  
por cada 100,000 habitantes

Se
r m

uj
er

 e
n 

M
éx

ic
o

54 N9



Representación de las mujeres 
en la vida pública

Porcentaje de asientos en 
las cámaras del congreso 
ocupados por mujeres

Fuentes: ECLAC (2023), Executive power: percentage of women in ministerial cabinet positions, Report on the Implementation  
of the OECD Gender Recommendations (2022); Banco Mundial (2023), Proportion of seats held by women in national parliaments.

50%
45%
35%
28%
19%

México

Argentina

Chile

Estados Unidos

Colombia

Porcentaje de 
trabajadores en el sector 
público que son mujeres

53%

23%
Porcentaje de mujeres 
en altos cargos en el 
sector público

Posiciones del gabinete  
del poder ejecutivo ocupadas 
por mujeres

58%
44%
42%
29%
20%

Chile

México

Colombia

América Latina (promedio)

Argentina

Se
r m

uj
er

 e
n 

M
éx

ic
o

55N9

https://data.worldbank.org/indicator/SG.GEN.PARL.ZS


56 N9



57N9



58 N9


	PORTADA
	ÍNDICE
	De lo que se trata
	Feminismo: la vanguardia antineoliberal
	Las posibilidades de un feminismo plebeyo y nacional–popular
	El movimiento 
feminista en México
	Aborto 
y política
	Gestación subrogada: 
la industria de compraventa de seres humanos
	Las dos palabras 
que aterran
	Justicia agraria
	Violencia contralas mujeres
	Pensar la masculinidad
	La maternidad 
y el sistema nacional de cuidados 
	El impulso punitivo
	Dato encerrado
	HISTORIETA

	Botón 64: 
	Botón 76: 
	Botón 63: 
	Botón 65: 
	Botón 62: 
	Botón 61: 
	Botón 66: 
	Botón 67: 
	Botón 74: 
	Botón 80: 
	Botón 75: 
	Botón 77: 
	Botón 78: 
	Botón 79: 
	Botón 25: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 
	Página 34: 
	Página 36: 
	Página 38: 
	Página 40: 
	Página 42: 
	Página 44: 
	Página 46: 
	Página 48: 
	Página 50: 
	Página 52: 
	Página 54: 
	Página 56: 
	Página 58: 

	Botón 26: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 
	Página 35: 
	Página 37: 
	Página 39: 
	Página 41: 
	Página 43: 
	Página 45: 
	Página 47: 
	Página 49: 
	Página 51: 
	Página 53: 
	Página 55: 
	Página 57: 



